

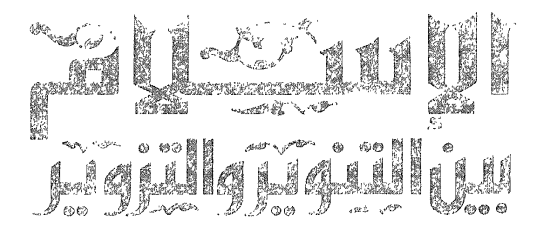
الطبعة الأولى م ٢ ١٤١٥ م م ١٩٩٥ الطبعة الثانية ٣ ٢ ١٤٢٥ م ٢٠٠٠٠

### بميت جشقوق الطت يمحت عوظة

### 

القاهرة: ٨ شارع سيبويه المصرى - رابع المعارع سيبوية - مصدينة نصصر رابع العانوراها - تليفون: ٢٣٣٩٩ ٤ ٤٠٢٧٥ (٢٠٢) في المعانوراها - تليفون: ٤٠٣٧٥ (٢٠٢) في المعانوراها - تليفون: ٤٠٣٧٥ (٢٠٢) البيريد الإلكتروني: email: dar@shorouk.com

## د.محمدعمارة



### تگهیشد

مع تصاعد ظاهرة الإحياء الإسلامي ، ونمو التيار الجهاهيرى المنعطف للالتزام بكامل الإسلام، عقيدة وشريعة ومنهاجا شاملا لكل مناحى العمران الإنساني . . ومع تراجع الأيديولوجيات الوضعية ، ذات الجذور والأصول والمنابت الغربية ، والتي استقطبت عقول قطاع كبير من النخبة والصفوة ، في حقبتي الاستعهار الغربي والهيمنة الغربية في وطن العروبة وعالم الإسلام . . في ظل هذه الظاهرة ـ تصاعد « الجامع الديني » . . وتراجع «الأيديولوجيات الوضعية» ـ شهدت العقود الأخيرة في حياتنا الفكرية حدة في الاستقطاب الفكري بين المفكرين والمثقفين حول « هوية المرجعية الفكرية » لشروع النهضة المنشودة ، لم يسبق لها مثيل في تاريخنا ، القديم منه والحديث . .

صحيح أن تاريخنا القديم قد شهد انقساما في العقل المسلم حول الموقف من « الوافد الفكرى» . . والوافد اليوناني على وجه الخصوص . . وصحيح أن مقولات الفلسفة اليونانية قد استنفرت الذين كتبوا عن [ مقالات الإسلاميين] حتى غدت هذه العبارة عناوين مؤلفات عدة ـ للبلخي، أبوالقاسم، [ ٣١٩هـ ـ ٣٣٩م]، وللأشعري [ ٣٦٠ ـ ٣٢٤هـ، ٨٧ ـ ٩٣٦م]، وغيرهما . لكن «الدولة» ومؤسساتها كانت يومئذ ملتزمة، مع الأمة ومذاهبها الكبرى ـ الكلامية . . والفقهية ـ بالمرجعية الإسلامية في مختلف مناحي العمران، بينها ظلت الفلسفة اليونانية خيار نخبة من الفلاسفة محدودة العدد والتأثير . . ذلك أن هذا « الوافد اليوناني» قد استدعته هذه النخبة

طواعية واختيارا، بل ووظفته في الأغلب الأعم في معركة الدفاع عن عقائد الإسلام ضد خطر « الباطنية الغنوصية » الفارسية، فلم يكن هذا الوافد سلاحا في يد قوة غازية ومهيمنة تبتغى به إزاحة فكرية الأمة من الميدان! . كذلك، لم تكن الأمة يومئذ في حقبة «التراجع والاستضعاف»، وإنها كانت في عنفوان حيويتها الحضارية، الأمر الذي جعل انفتاحها انفتاح صاحب «المعدة» القوية القادرة على تَمتُّل المفيد من أي وافد، مع لفظ الضار والغريب! . . فكان تأثير الوافد المرفوض محدودا، حتى لقد وقفت سلبياته عند ما أثاره من ردود أفعال تمثلت في تيارات الانغلاق والجمود والتقليد!! . .

لكن حالنا مع « الوافد الغربي»، الذي نعايشه منذ قرنين من الزمان، ليس على ذلك المنوال. . فلقد جاءنا في ركاب غزوة استعمارية، جعلت منه سلاحا علقت عليه الآمال في تأييد وتأبيد النهب الاقتصادي، والإلحاق العسكري. . وكانت أمتنا في حقبة التراجع والاستضعاف، الأمر الذي أعجزها، في كثير من الأحيان، عن فرز وتمييز « النافع» من «الضار» و«الملائم» من « الغريب»، لأن « الهوية» و «المعايير» كانت قد تشوهت في حقبة التراجع الحضاري، التي كرستها عسكرة الدولة في حقبة الماليك والعثمانيين. .

فلما بدأت حقبة « الاستقلال الوطنى \_ القطرى»، ظلت الهيمنة الغربية تزكى تحكم هذا الوافد فى الواقع الحياتى وفى فكر المؤسسات التى قامت إبان الحقبة الاستعمارية، والتى سيطرت عليها الصفوة والنخبة التى تبنت المرجعية الغربية \_ ليبرالية . . أو شمولية \_ سبيلا للاستقلال والنهوض . .

لقد ظلت جماهير الأمة مع الموروث . . على حين انحازت « الصفوة المؤثرة» إلى المناهج الغربية الداعية إلى عزل الموروث عن أن يكون الحاكم لهوية النهضة المنشودة . . فلما استنفدت هذه « الصفوة» طاقاتها ، وجربت في الأمة كل مذاهب الغرب في النهوض ، دون أن تحدث تقدما حقيقيا على هذا الطريق ، بل وضاع منها جوهر الاستقلال الوطني ، الذي بذلت الأمة في

سبيله غالى الدماء، تبلورت للموروث «صفوته ونخبته»، وبدأت تتخلق فى الحياة الفكرية معالم مشروع بديل للاستقلال والنهوض، يتخذ من المرجعية الإسلامية هوية متميزة عن المرجعية الوضعية الغربية ، التى عجزت عن الفعل فى واقعنا. . والتى تصادف سقوط نهاذج منها وتراجع نهاذج أخرى على المستوى العالمي . . وكان من ثمرات هذه المتغيرات ـ الداخلية والعالمية تزايد انعطاف الجهاهير انعطافا واعيا ومتحركا نحو الالتزام بالمرجعية الإسلامية لمشروع النهضة . . ونمو حجم « النخبة الإسلامية» التى زاحمت وتزاحم « النخبة العلمانية» فى المؤسسات والنقابات والجمعيات والأحزاب الأهلية والطوعية . . فإلى جانب « الشارع الإسلامي» تخلق « عقل إسلامي» ، على حين أصيبت المؤسسات والأحزاب العلمانية « بالجفاف الجماهيرى» ، حسب تعبير أحد المثقفين اليساريين العلمانين!! . .

لكن هذه المتغيرات، التى بدلت موازين القوى فى « واقع الأوضاع الداخلية» بوطن العروبة وعالم الإسلام، لم تحسم الصراع الفكرى، بل ولم تقترب بنا من ساعة حسمه لحساب الإسلاميين. ذلك، لأن تصاعد هيمنة «الغرب ـ الشيال» على كل حضارات الجنوب، وعلى العالم الإسلامي بالدرجة الأولى والأخص والأشد، قد انتقل بـ «العامل الخارجي» و«التحديات الدولية» إلى قلب «الأوضاع الداخلية» في وطن العروبة وعالم الإسلام. . فلم تعد « النخبة العلمانية» وحدها في المواجهة مع المشروع الإسلامي ونخبته وجماهيره . . ولم تعد « مؤسسات الدولة القطرية» ـ التي صنعها الاستعمار وأورثها « للنخبة المتغربة» ـ هي التي تحمل وحدها عبء مواجهة « الحركات وأورثها « للنخبة المتغربة» ـ هي التي تحمل وحدها عبء مواجهة « الحركات الإسلامية» ومؤسساتها الوليدة . . وإنها دخلت « التبعية» التي تشد الدول القطرية إلى الغرب، في هذا الصراع ، الأمر الذي زاد من حدة الاستقطاب بين « العلمانيين» وبين « الإسلاميين» على نحو غير مسبوق ، حتى أصبح التمييز بين « الداخلي» و«الخارجي» ، في كثير من الأحيان ، صعبا ، أو غير ميسور . . فلم يعد الخلاف \_ كها كان في أغلبه من قبل ـ بين خيارات ذاتية ميسور . . فلم يعد الخلاف \_ كها كان في أغلبه من قبل ـ بين خيارات ذاتية

داخلية واجتهادات محلية حول الأنفع والأصلح في تحقيق « الاستقلال» و «النهضة». . وذلك عندما خلط البعض \_ وهم ليسوا بالأكثرية والحمد لله \_ بين ماهو « داخلي» وماهو «خارجي» في « غابة هذا الصراع»!! . .

لقد أصبحنا \_ وتلك حقيقة لا سبيل إلى تجاهلها \_ أمام درجة من حدة الاستقطاب في حياتنا الفكرية والثقافية، تقترب من « الطائفية الثقافية»، ومن « الغلو» الذي تقطع أطرافه كل الحبال مع « الآخر»، وتغلق في وجه هذا الآخر كل القنوات، الأمر الذي يهددنا جميعًا بنزيف داخلي شديد الإنهاك وطويل المدى، يحرسه « الخارج» ، الذي لا يرى إلا مصالحه وهيمنته ، ولايقنع بأقل من التبعية له والذوبان فيه!! . . أى أنه صراع ونزيف لاغالب فيه ولا مغلوب ، بمقاييس « استقلالنا الوطني» و «وحدتنا القومية» و «نهضتنا الحضارية» ، أيا كانت « هوية» هذا « الاستقلال» وتلك «الوحدة» وهذه «النهضة» . . الأمر الذي يستدعي وقفة مع « الذات» . . أي مع كل التيارات الفكرية المنتسبة حقا إلى هذه « الذات» الوطنية . . والقومية . . والإسلامية الوطني والقومي والحضاري» . . فلابد من الاتفاق على تحقيق استقلال الوطن والا، ليتمكن ، بعد ذلك ، كل صاحب أيديولوجية من التبشير بأيديولوجيته في هذا الوطن المستقل ، إذ بدون « الزورق» غير المُخْتَرَق يكون بأيديولوجيته في هذا الوطن المستقل ، إذ بدون « الزورق» غير المُخْتَرَق يكون عبئا التفكير في « الرحيل» عليه نحو أي اتجاه!! . .

والأمر المؤكد ، أن الاجتماع على جعل معايير « الاتفاق . . والاختلاف» و«الولاء . . والبراء» ـ بين تيارات الفكر في بلادنا ـ هي معايير «الاستقلال . . والتبعية» ، سيقود فرقاء الفكر وتياراته إلى اكتشاف «أنواع» و«أحجام» و«أوزان» الفكر والمرجعية الفكرية الأقدر على دعم هذا الاستقلال وعلى تحريك الأمة في مشروع النهوض ، «موروثا» كان هذا الفكر أو «وافدا» . .

وإذا كان السبيل إلى هذه « الغاية» \_ التي هي المنطلق الحقيقي والوحيد إلى النهوض \_ هو حوارا فكريا « موضوعيا \_ وجادا \_ وصبورا»، نعالج به هذا

الانقسام الفكرى غير المسبوق في تاريخنا، من حيث «الحجم» و«الحدة»، ومن حيث «التحديات الخارجية» الفاعلة فيه، والمتربصة بالكثير من فرقائه!!.. فإن شرطا من شروط نجاح هذا الحوار هو تحرير المفاهيم والمضامين للمصطلحات المتداولة بين تياراتنا الفكرية، ليتحقق للمتحاورين \_ وكلهم عرب \_ الحديث «بلغة واحدة»!!.. إنقاذا لحوارنا المنشود من المصير البائس لـ «حوار الطرشان»!!..

لقد ورث هذا الجيل من مفكرينا ومثقفينا أيديولوجيات وثقافات وفلسفات لم يخترها بمحض إرادته الحرة.. ودرجنا في الحياة الفكرية، وخضنا صراعاتها، ونحن نستخدم ونردد العديد من المصطلحات، التي تتحد \_ «كأوعية» \_ في مختلف الأيديولوجيات والمرجعيات الفكرية التي قسمتنا وتوزعت عقولنا.. مع الاختلاف البين والشديد بين « مضامين ومفاهيم» هذه المصطلحات الواحدة في كل نسق فكري أو أيديولوجية من هذه الأنساق والأيديولوجيات.. وما لم نحرر مراد كل منا.. ومراد لغتنا ومواريثنا من هذه المصطلحات، فلن تكون لنا لغة فكرية واحدة تساعد على فهم مشترك للمراد، يمثل أولى شروط أي حوار ناجح بين مختلف الفرقاء..

وإذا كان كاتب هذه الدراسة قد عنى فى العديد من الكتب التى كتبها بهذه القضية . . قضية تحرير مضامين ومفاهيم المصطلحات . . من «الخلافة» و«الإمامة» و«الدولة المدنية» و«السلطة الدينية» و«الثورة» و«الإصلاح» و«التجديد» و«الاجتهاد» و«الجهاد» و«الحداثة» و«العقلانية» و«اليمين» و«اليسار» و«الملكية» و«الإقطاع» إلخ . . . إلخ . . حتى لقد أخرج قاموسا لمصطلحات الحضارة الإسلامية في الميدان الاقتصادى والاجتاعى - تجاوزت مصطلحاته خمسة آلاف مصطلح . . .

وإذا كان هذا هو جهد كاتب هذه الدراسة \_ وقبله ومعه كانت جهود كثيرة في هذا الميدان \_ فإن صفحات هذه الدراسة ستتركز على واحدة من مشكلات « صراعنا الفكرى» الذى يقوم على المفاهيم المتباينة لمصطلح واحد

يردده فرقاء هذا « الصراع» . . ذلكم هو مصطلح «التنوير»!! . .

فإذا استطاعت هذه الدراسة ، بتحريرها لمضمون مصطلح « التنوير» ، أن تكتشف حقيقته . . وحقيقة « الأرض المشتركة» بين الفرقاء « المتصارعين» باسمه وحوله!! . . وحجم « الخداع المفاهيمي» الذي يسببه استخدام المصطلح « الواحد» بمفاهيم وخلفيات ومضامين مختلفة ، بل ومتباينة ، وأحيانا متناقضة!! . .

إذا استطاعت هذه الدراسة أن تضع عقول مختلف الفرقاء أمام هذه الحقيقة \_ في مصطلح « التنوير» \_ فإنها ستكون خطوة على هذا الطريق . . طريق الكلمة السواء . . التى ندعو إليها فرقاء الفكر في وطن العروبة وعالم الإسلام ، لإنقاذ حياتنا الفكرية من تشرذم « الطائفية الثقافية» الذي يأخذ منا جميعا بالخناق . . والذي يهدد أحلامنا جميعا ، في الاستقلال والنهوض ، بكارثة لا يعلم مداها إلا الله! . .

تلك هي مهمة هذه الدراسة ، التي ندعو الله أن يجعلها إسهاما في الدعوة \_ بالتي هي أحسن \_ إلى كلمة سواء .

# التنوير: غربي؟..أمعربي؟!

في السنوات الأخيرة . . وعقب سقوط المنظومة الماركسية ، وأحزابها ونظمها ودولها . التحقت « الدول» التي كانت ماركسية بالليبرالية الغربية ، فتبنت أيديولوجيتها ، وطلبت عضوية مؤسساتها ، وغدت « أصواتها» في المؤسسات الدولية تابعة « للصوت الغربي» في هذه المؤسسات . ولقد عبرت هذه التحولات عن إعادة الغرب « ترتيب بيته الحضاري» ، على النحو الذي أعاد له لونا من « الوحدة الحضارية» في مواجهة حضارات الجنوب ، وبخاصة الحضارة الإسلامية ، التي تعالت وتتعالى الأصوات الغربية باتخاذها « خطرا أخضر» أحلته محل « الخطر الأحمر» ، كالعدو الأول للحضارة الغربية فيا هو قائم وقادم من فصول الصراع بين الحضارات!! . .

وفى نفس الوقت الذى تحولت فيه الأممية الماركسية ودولها الغربية إلى الليبرالية الغربية ومعسكرها الرأسالي، حدث نفس التحول لرموز المثقفين والمفكرين الماركسيين العرب، من موقع المعارضة للنظم والحكومات العربية و والمغارقة منها فى مستنقع التبعية للغرب على وجه الخصوص ـ تحولت هذه الرموز الماركسية من موقع المعارضة إلى موقع التأييد، حتى لقد صنعوا صنيع الدول التى كانت ماركسية، فغدوا الركائز والعمد التى تناضل لتثبيت الواقع القائم ـ رغم بؤسه حتى بمقاييسها الماركسية!! ـ وأصبحوا « أفصح» ألسنة مؤسسات الإعلام والثقافة فى مواجهة المشروع الإسلامى ، الذى أصبح أكثر مشروعات التغيير للواقع قبولا من الجاهير. .

وكما تبنت الدول التي كانت ماركسية ليبرالية الغرب. . صنع الماركسيون العرب . .

فأصبحوا يتحدثون عن « الوطنية» \_ بدلا من الأعمية \_ . . بعد أن كانت «تعصبا . . وضيق أفق . . وشيفونية» . . وبعد أن كان معيارها عندهم هو: الموقف من الاتحاد السوفيتي!! . .

وأصبحوا يتحدثون عن « الليبرالية».. بعد أن كانت سُبَّة ، لما تعنيه من رأسهالية في الاقتصاد وعلاقات الإنتاج وبرجوازية في السياسة والثقافة والفنون والآداب!!..

وبعد أن كانوا يصورون رفضهم للدين والتدين بحسبانه من مقتضيات تحقيق المشروع الشيوعي في الاقتصاد والاجتهاع \_ وهو المشروع الذي قالوا إنه لابد من استناده إلى المادية الجدلية في تفسير الكون والوجود، والمادية التاريخية في تفسير الصيرورة والتاريخ \_ رأيناهم وقد تزايد نقدهم للدين حتى بعد سقوط المشروع!!.. فتصاعد احتضانهم «للآليات» و«الوسائل» حتى بعد سقوط «المقاصد» و«الغايات»!!.. حتى كأن لم يبق من «رسالتهم» إلا العداء للدين!!!..

وفي خضم هذه التحولات التي حدثت للمفكرين والمثقفين الماركسيين العرب، بعثوا شعار « التنوير» من مرقده القديم، ودعوا إليه باعتباره المظلة الفكرية والإطار الثقافي للقوى التي أرادوا لها مواجهة المشروع الإسلامي للتغيير. . فلقد أطلقوا على الفكر الذي يريد بعث الحضارة الإسلامية وتجديدها . . واتخاذ الإسلام مرجعية لمشروع النهضة المنشودة . . واتخاذ الإسلام دينا ودولة ومنهاجا شاملا لكل مناحي العمران . . أطلقوا على هذا الفكر صفة «الفكر الظلامي» ، ودعوا إلى مواجهته بـ «فكر التنوير» ، الذي سبق لهم - كاركسيين - وعرفوه في [ الموسوعة الفلسفية] السوفيتية بأنه «زعم مثالى يدعي أصحابه أن الوعي هو الذي يلعب الدور الحاسم في تطور المجتمع . ولم يكن مفكرو التنوير يضعون في اعتبارهم الدلالة الحاسمة المجتمع . ولم يكن مفكرو التنوير يضعون في اعتبارهم الدلالة الحاسمة

للشروط الاقتصادية للتطور، ومن ثم لم يستطيعوا كشف القوانين الموضوعية للمجتمع»!!..

فجأة . . وفى خضم هذه التحولات ـ التى وضعت « الدول الماركسية » فى «جيب الغرب الاستعارى» . . ووضعت رموز الماركسية العربية فى «خندق النظم التابعة للغرب الاستعارى» ـ تعلق الماركسيون بشعار «التنوير» ـ الذى قالت [ الموسوعة الفلسفية] السوفيتية : «إنه لم يعد يمثل المجاها مؤثرا فى التفكير الاجتهاعى فى الوقت الحاضر» (١) ـ داعين إلى مظلته ، فى مواجهة المشروع الإسلامى ، الذى نعتوه بـ « الفكر الظلامى»!! . .

هكذا شهدت حياتنا الفكرية والثقافية والإعلامية الحديث المتنامي عن «التنوير» كشعار «للمواجهة»، مواجهة المشروع الإسلامي، كواحد من هذه التحولات التي أعادت توظيف الماركسيين العرب في مؤسسات نظم «التبعية»، ضمن الظاهرة الأشمل، التي أعادت ترتيب «البيت الحضاري الغربي»، فوظفت المعسكر الذي كان ماركسيا في المشروع الغربي، الذي أعلن ويعلن الحرب على حضارات الجنوب، وخاصة منها حضارة الإسلام!!..

وفي هذا السياق \_ سياق « التنوير: المواجهة» \_ شهدت الساحة الفكرية المصرية ، على سبيل المثال، :

- انعقاد معرض القاهرة الدولى للكتاب سنة ١٩٩٠م تحت شعار: «مائة عام من التنوير» . .
- واحتفالات المثقفين العلمانيين بمئوية مجلة [ الهلال] القاهرية سنة ١٩٩٢م، تحت ذات الشعار: «مائة عام من التنوير»..

<sup>(</sup>۱) [ الموسوعة الفلسفية] السوفيتية.. وضع لجنة من العلماء والأكاديميين السوفيتيين، بإشراف: م. روزنتال، ب. يودين . ترجمة : سمير كرم ، ومراجعة: د. صادق جلال العظم، وجورج طرابيشي. طبعة دار الطليعة\_بيروت، سنة ١٩٧٤م.

• والحملة الفكرية التي نهضت بها وزارة الثقافة المصرية سنة ١٩٩٣م. والتي أصدرت فيها قرابة الخمسين كتابا - في كل يوم كتاب!! - لتحمل أغلفتها كلمتي « المواجهة» و« التنوير» . . معتبرة هذا « التنوير» سلاحها في هذه « الحرب التي هي أشد ضراوة من أي حرب خاضتها مصر مع أعدائها الخارجيين في هذا القرن»!! - كها جاء على أغلفة كتب « المواجهة» و«التنوير»!! . .

ولم تدع هذه الحملة الثقافية \_ بها فيها من القائمين عليها، ومعظم كتّابها، وأكثر كتاباتها \_ أى مجال للبس فى أن شعار « التنوير» قد استدعى «لمواجهة الإسلاميين». . حتى لقد كتبت الأوساط الثقافية عنها، تحت عنوان [ رموز التنوير فى «المواجهة»]، فقالت :

« ينظم المثقفون فى مصر حملة إعلامية كبيرة ، بالتعاون مع السلطات الرسمية ، شعارها « المواجهة » . فيصدرون كتيبات تعيد النهضويين إلى دائرة الضوء ، وينظمون مهرجانات فى سائر المحافظات ، يعرّفون برموز النهضة ودعاتها فى القرن الماضى ومطالع القرن الحالى .

«رموز التنوير في مواجهة الظلاميين»:

الطهطاوى . . ومحمد عبده . . والأفغانى . . وعلى عبد الرازق . . وطه حسين . . في مواجهة « الحركة الإسلامية السياسية »(٢) !

وفى كتابين من الكتب التى صدرت فى هذه السلسلة للأستاذ الدكتور جابر عصفور \_ وهو من أبرز منظمى هذه الحملة \_ تحدث عن « التنوير» الذى طبع ثقافتنا منذ حملة بونابرت على مصر [١٢١٣هـ \_ ١٧٩٨م] وحتى الذى طبع ثقافتنا منذ حملة بونابرت على مصر [١٢١٣هـ \_ ١٢١٢م] \_ وكيف التنويرى \_ . . . وكيف «انتكس» هذا « التنوير» منذ عشرينيات هذا القرن العشرين، بظهور

<sup>(</sup>٢) مصطفى الزين \_ صحيفة [ الحياة] العدد ١١٠٤٥ ، في ١٩ من ذى القعدة، سنة ١٤١٣ من مايو ، سنة ١٩٩٣م.

«الحركات الإسلامية» الداعية إلى شمول الإسلام للسياسة والدولة . . حتى أفضى الأمر بالتنوير إلى « المحنة» على يد « المشروع القومى» ، منذ الخمسينيات . . «والمشروع الإسلامى» الذى ساد الساحة منذ السبعينيات (۳)!! . .

#### \* \* \*

ولما كنا نريد « الحوار» بدلا من « المواجهة». . فإن من شروط الحوار المجدى تحرير مفاهيم ومضامين هذا المصطلح . . مصطلح « التنوير» . . .

إن القرآن الكريم يعلمنا أن « التعمية» و«حجب الحقيقة» كانا منهاج المشركين الذين أرادوا مصادرة الحقائق، فكان شعارهم: «لا تسمعوا»!!.. ﴿ وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون ﴾ (٤)!!.. بينها كان شعار القرآن الكريم ورسوله، ﷺ ، ومنهاج أمته: ﴿ قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ﴾ (٥) و ﴿ نبئوني بعلم إن كنتم صادقين ﴾ (٥) و ﴿ ائتوني بعلم إن كنتم صادقين ﴾ (٢) ، و ﴿ قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا ﴾ ؟ (٧) و ﴿ ائتوني بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم ﴾ (٨)!..

وهذا المنهاج القرآنى هو الذى بينته وطبقته السنة النبوية، التى جعلت «الحكمة» \_ وهى « الإصابة فى غير النبوة» \_ بنص الحديث الذى يرويه البخارى \_ جعلت هذه « الحكمة» ضالة المؤمن . . « فالكلمة الحكمة ضالة المؤمن» (٩) أنّى وجدها، ومن أى مصدر جاءت فالمؤمن أحق الناس بها. .

<sup>(</sup>٣) انظر كتابى د. جابر عصفور: [ التنوير يواجه الإظلام]، و[محنة التنوير]، جـ١، الهيئة العامة للكتاب\_القاهرة، سنة ١٩٩٣م.

 <sup>(</sup>٤) فصلت : ٢٦ . (٥) البقرة : ١١١ ، والنمل : ٦٤ .

<sup>(</sup>۲) الأنعام: ۱٤٣.(۷) الأنعام: ۱٤٨.

 <sup>(</sup>A) الأحقاف: ٤.
 (٩) رواه الترمذي وابن ماجه.

وهو المنهاج الذي سار على دربه الكندى الفيلسوف [ ٢٦٠هـ ٢٧٨م] ، فقال: «خليق بنا ألا نخجل من الاعتراف بالحقيقة واستيعابها، مها كان مصدرها»... وتابعه ابن رشد [ ٢٥٠ ـ ٥٩٥هـ ،١١٢٦ ـ ١١٩٨م] ، فقال: « إنه يجب علينا أن نستعين على مانحن بسبيله بها قاله من تقدمنا فى ذلك .. سواء أكان مشاركا لنا فى الملة أو غير مشارك، طالما كان صوابا» . . وعلى دربه سار الأفغاني [ ١٢٥٤ ـ ١٣١٤هـ، ١٨٣٨ ـ ١٨٩٧م] ، فقال: « إن أبا العلم وأمه هو الدليل . والدليل ليس أرسطو بالذات ولا جاليليو بالذات . . والحقيقة تلتمس حيث يوجد الدليل» . .

بهذا المنهاج « القرآنى . . النبوى . . الإسلامى» ، نريد أن نبحث عن حقيقة « التنوير» ، لنرى أنحن مدعوون إلى « تنوير: عربى ـ إسلامى» فنتفق مع الدعاة إليه على كلمة سواء؟! . . أم أننا مدعوون إلى « تنوير غربى»؟! . . وإذا كانوا يدعوننا إلى « تنوير غربى» ، فإننا لانريد رفضه لأنه غربى . . بل نريد عرض مضامينه ومفاهيمه على ثوابتنا الاعتقادية والحضارية ، لنرى مدى ما في هذه المضامين التنويرية الغربية من « الصواب» و«الملاءمة» ، ومن ثم حظها من « القبول» في عقل أمتنا ووجدانها!! . .

نريد أن نتحاكم إلى « البرهان» و«الحكمة» و«العلم» و«الحقيقة» في تحرير مضامين ومفاهيم مصطلح « التنوير»، لنميز فيها بين « الصدق» وبين «التزوير»!!.. سعيا منا إلى توحيد العقل المسلم بجمعه على كلمة سواء!..

وبعد هذا الفحص لحقيقة مضامين هذا المصطلح، في النسق الغربي . . وفي النسق العربي الإسلامي . . نريد أن نعرض مذاهب العلماء والأعلام الذين قدمتهم حملة « التنوير والمواجهة»، من الطهطاوي إلى الأفغاني إلى عمد عبده إلى على عبد الرازق إلى طه حسين إلى سلامة موسى . . . إلخ . . . إلخ . . نريد أن نعرض مذاهبهم ، من خلال نصوصهم . . وعبر تطورهم

الفكرى \_ إن كان لهم تطور فكرى \_ لنرى حقيقة « النسب الفكرى» لهذه المذاهب. . أإلى « التنوير» بمعانيه الغربية؟ . . أم إلى «التنوير» بمعانيه العربية الإسلامية؟ . . وذلك \_ مرة أخرى \_ حتى نتبين «الصدق» من «التزوير» في سلسلة أعلام « التنوير»!! . .

#### \* \* \*

سيدهش الكثيرون، وخاصة بعد أن أصبح مصطلح « التنوير» عنوانا لحملة ثقافية وإعلامية تصك الأسماع صباحا ومساء، إذا هم علموا أن هذا المصطلح لم تعرفه قواميس الفكر ولا معاجم الثقافة على امتداد تاريخنا العربي الإسلامي الطويل. . والمرة الوحيدة التي يطالعها الإنسان لمادة ومدخل في معاجم الفكر والثقافة لكلمة «التنوير»، سيجدها إشارة إلى عنوان كتاب في فقه المذهب الحنفى \_ عنوانه [ تنوير الأبصار] لشمس الدين محمد بن عبد الله الغزى [ ١٠٠٤هـ ١٥٩٦م] \_ وهو الذي شرحه علاء الدين الحصكفي [١٠٢٥ \_ ١٠١٨هـ،١٦١٦ \_ ١٦٧٧م] في كتاب سماه [الدر المختار في شرح تنوير الأبصار] ، ووضع عليه ابن عابدين محمد الأمين حاشية سهاها:[المختار على الدر المختار، شرح تنوير الأبصار، في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان] . . وعلى هذا الدرب سار العديد من المؤلفين باستخدام كلمة «تنوير» في عناوين المؤلفات، من مثل: [تنوير الأذهان في الصرف والنحو والبيان]، و[تنوير الأفهام في تغذى الأجسام]، و[تنوير الأفئدة الزكية في أدلة أذكار الوظيفة الزروقية]، و[تنوير البصائر بسيرة الشيخ طاهر]، و[تنوير الحلك في إمكان رؤية النبي والملك]، و[التنوير في إسقاط التدبير] ، و[ التنوير الكافي في التصوير الفوتوغراف] . . . إلخ . . إلخ (١٠).

<sup>(</sup>١٠) انظر يوسف إليان سركيس: [ معجم المطبوعات العربية والمعربة]، طبعة القاهرة، سنة ١٩٢٨م.

ولا أثر فى أى معجم من معاجمنا « الفكرية» ، ولا فى أى قاموس من قواميس وكشافات مصطلحات الفنون لمادة عنوانها « التنوير»!! (١١) .

وإذا كان القرآن الكريم قد خلا من هذا المصطلح، فإن المعاجم «اللغوية» ـ وليست «الفكرية» ـ قد عرفته، انطلاقا من الحديث النبوى، تعريفا لغويا، لاعلاقة له من قريب أو من بعيد بالمضامين والمفاهيم الغربية التي اشتهر بها هذا المصطلح في الحضارة الأوربية، وهي المفاهيم والمضامين التي يعرض بها الآن على العقل العربي والمسلم، والتي نريد عرضها على ثوابت الاعتقاد الإسلامي ومناهج النظر في حضارتنا الإسلامية، بل وعلى فكر الأعلام والعلماء الذين تُساق أسماؤهم في «مواكب المواجهة والتنوير»!!..

إن « التنوير» في معاجمنا اللغوية، هو: وقت إسفار الصبح، أي وقت صلاة الصبح. وفي الحديث الشريف ـ الذي يرويه الدارمي ـ يقول الرسول، ﷺ: « نَوِّروا بصلاة الصبح». أي صلوها ساعة «التنوير». . ساعة إسفار نور الصباح . . والحديث وارد في « مواقيت الصلاة »!! (١٢).

فهل لهذا المضمون العربى الإسلامى علاقة ما بها لهذا المصطلح في التراث الفكرى الغربى من مضامين محددة، ظهرت في مرحلة تاريخية محددة، على يد تيار فكرى وفلسفى محدد؟! . . .

لننظر . . حتى نعلم إلى أى تنوير نحن مدعوون؟! . .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱۱) انظر [ الكليات] لأبى البقاء. طبعة دمشق، سنة ۱۹۸۱م. و[كشاف مصطلحات الفنون] للتهانوى. طبعة الهند، سنة ۱۸۹۲م. و[ دائرة المعارف الإسلامية] \_ لمجموعة من المستشرقين \_ طبعة دار الشعب، القاهرة. و[ دائرة المعارف] للمعلم بطرس البستانى. طبعة القاهرة، و[القاموس الإسلامى] لأحمد عطيه الله. طبعة القاهرة، سنة ۱۹۲۳م.

<sup>(</sup>١٢) انظر [لسان العرب] لابن منظور . طبعة دار المعارف. القاهرة.

عندما يذكر مصطلح « التنوير» Enlightenment في الحياة الفكرية والثقافية، فإنه يستدعى إلى الذهن نسقا فكريا أوربى النشأة والمضمون والإيحاء . . بل لقد غدا عنوانا على نسق فكرى ساد في مرحلة تاريخية محددة من مراحل تطور الفكر الغربي الحديث، حتى ليقال كثيرا \_ في تقسيم مراحل هذا الفكر \_ : «عصر التنوير» . وهذا مفكر من « عصر التنوير» . وهذه النظرية من نظريات « عصر التنوير» . أو ضد نظريات ذلك العصر .

وإلى هذه الحقيقة ،أشار مجمع اللغة العربية فى تعريفه لـ « التنوير» فقال: إنه « حركة فلسفية ، فى القرن الثامن عشر. . . . » . . ثم أكمل التعريف الذى يتحدث عن معالم نسق فكرى وفلسفى أوربى نشأ فى أوربا فى القرن الثامن عشر الميلادى (١٣) . .

وفى تعريف المجمع لهذه الحركة الفلسفية الأوربية، بيان لمعالمها ومميزاتها التي تميزت بها عن الفكر اللاهوتي الكنسي الذي كان سائدا في أوربا يومئذ. . ففلسفة التنوير هذه « تعتد بالعقل، والاستقلال بالرأى، وتؤمن بأثر الأخلاق، وتقوم على فكرة التقدم والتحرر من السلطة والتقاليد».

ولكى نفهم معنى هذه المعالم التى ميزت فلسفة التنوير، لابد من فهم الواقع الذى جابهته ورفضته، وفهم السياق الحضارى الذى أفضى بالحياة الفكرية الأوربية إلى فلسفة التنوير..

لقد كان « التنوير» الأوربى رفضا للعصور « المظلمة» التى سادت أوربا عندما حكمتها البابوية باللاهوت الكنسى. . ولقد نظر هذا التنوير إلى «ظلام» تلك العصور باعتبارها « نازلة» و«كارثة» و«جملة معترضة» في طريق أوربا الفكرى، فتقدَّم فلاسفته لطى هذه الصفحة، وإحلال التنوير محلها. . وعلى هذه الفلسفة التنويرية تأسس الإحياء الأوربى والنهضة الأوربية الحديثة . .

<sup>(</sup>١٣) [ المعجم الفلسفي]. طبعة القاهرة، سنة ١٩٧٩م.

وهنا يثور السؤال عن وجه « الخصوصية» الذي جعل ويجعل هذا التنوير الأوربي شأنا أوربيا خاصا وخالصا، لا علاقة له بالسياق الحضاري لعالم الإسلام؟ . .

لقد تميزت الحضارة الغربية، منذ طورها اليوناني، بنزعة مادية خالصة سافرة، أو مشوبة بالفكر الإلمي، منذ ما قبل التدين بالنصرانية بعدة قرون.

فمنذ ما قبل الميلاد، نجد تيارا ماديا متبلورا في الفلسفة اليونانية، عند طاليس [٦٢٥ ـ ٥٢٥ ق. م] وهرقليطس طاليس [٦٢٤ ـ ٤٧٠ ق. م] وأنكسياس [ ٥٨٨ ـ ٥٢٥ ق. م] وهرقليطس [٤٤٥ ـ ٤٨٣ ق. م]، الذين قالوا إن المادة مستكفية بنفسها، مستغنية عن خالق يوجدها. واستمر هذا التيار المادى في الفلسفة الغربية حتى القرن التاسع عشر، فبلغ ذروته في المادية الجدلية والتاريخية عند كارل ماركس [١٨١٧ ـ ١٨٨٧ م]، وفردريك أنجلز [ ١٨٢٠ ـ ١٨٩٥ م] . .

أما التيار «الإلهّى» في الفلسفة الغربية، فلقد تبلور في حقبتها اليونانية «دنيويا» . . بمعنى أنه وإن اعترف بإلّه خالق لهذا الكون، إلا أنه وقف بفعل هذا الإلّه عند حدود « الخلق» لهذا العالم، جاعلا تسيير وتدبير هذا العالم للأسباب المادية المودعة في ظواهره وقواه ومخلوقاته، دون تدبير إلهى أو تدخل سهاوى أو رعاية أو ضبط من وحى نازل من السهاء . . فعلاقة الخالق بالوجود «علاقة منطقية» ، كعلاقة المقدمة بالنتيجة ، وليست علاقة الراعى المدبر لشئون هذا الوجود!! . . نعم . . هى فلسفة « إلهيّة» ، تؤمن بخالق لمذا العالم ، لكنها « دنيوية» تعزل السهاء عن الأرض ، وتوقف عمل الخالق في الخلق ، وتجعل تدبير العالم والدنيا والإنسان والمجتمع للمرجعية الدنيوية في الخلق، وتجعل تدبير العالم والدنيا والإنسان والمجتمع للمرجعية الدنيوية والتجارب التي تقوم بها وتدركها الحواس الخمس للإنسان . . .

وعندما دخلت النصرانية إلى الدولة الرومانية على عهد الإمبراطور قسطنطين الكبير [ ٢٧٤ ـ ٣٣٧م] ، فإنها طُوِّعت للنزعة الدنيوية في

الفلسفة الأوربية.. لقد ناقضت النزعة المادية.. لكنها اتسقت مع النزعة المدنيوية، لاختصاصها بخلاص الروح ومملكة السماء، وتركها الدنيا بكل شئون العمران فيها لقيصر، انطلاقا من المقولة الإنجيلية: «دع ما لقيصر لقيصر وما لله لله».. حتى لقد عبر قاضى القضاة عبد الجبار بن أحمد الهمداني [١٥٤هـ عن عنه النصرانية المحمداني [١٥٤هـ عنه النصرانية للحضارة الأوربية، فقال: « إن النصرانية عندما دخلت روما، لم تتنصّر روما، ولكن النصرانية هي التي تَرَوَّمت»!!..

ولقد ظل هذا الاتساق بين النصرانية وبين الفلسفة « الإلهية ـ الدنيوية » الأوربية ، إلى أن جاء عصر الحكم البابوي ، الذي جمعت فيه البابوية السلطة « الزمنية » إلى سلطتها « الإلهية » ، فكان في ذلك تجاوز للمبدأ الإنجيلي ـ «دع ما لقيصر لقيصر وما لله لله » ـ وعدوانا على « النزعة الدنيوية » التي ميزت الفلسفة الأوربية منذ طورها اليوناني القديم . .

ولما كانت النصرانية لا تمتلك «شريعة للعمران الدنيوى»، بل تركزت تعاليمها ووصاياها على خلاص الروح . . وهى «ثوابت» ليس فيها المرونة التى تقتضيها «شريعة العمران المتطور دائما» . . فلقد «ثبّت» الحكم البابوى الكنسى « المتغيرات الدنيوية» ، بل وأضفى عليها «قدسية » الدين ، الأمر الذى أوقف التطور والتقدم والعلم والفلسفة ، فدخل الحكم البابوى الكهنوتي بالحضارة الأوربية إلى ظلمات عصورها الوسطى! . .

في ضوء هذا السياق وهذه الخصوصية ، جاء التنوير الأوربي: فلسفة رافضة لتجاوز الكنيسة حدودها التي رسمها الإنجيل ـ خلاص الروح ومملكة السياء ـ . . ومدافعة عن « النزعة الدنيوية» ـ [ العلمانية] ـ للفلسفة الأوربية . . وداعية إلى « العقل» الذي استبعدته الكنيسة ، و«الرأي» الذي قهره اللاهوت ، ومنادية بالتحرر من « سلطة التقاليد» الكنسية التي كانت «سوقا تجارية» راجت فيها مفاسد القساوسة والبابوات!! . . ففي مواجهة «الفعل» ـ الذي تمثل في تحالف الكنيسة والإقطاع ـ كان «رد الفعل»

التنويري، الذي أعلن رفضه لسلطان الدين على الدنيا، ولتدخل السماء في العمران الأرضى، رافعا شعاره القائل: «لاسلطان على العقل إلا للعقل»! . .

وإذا كانت جذور التنوير \_ بهذا المعنى الأوربى \_ يمكن أن تعود إلى «فرنسيس بيكون» [ ١٥٦١ \_ ١٦٢٦ م] \_ فى القرن السابع عشر \_ الذى رفض تدخل الدين فى المعرفة ، لأن « الدين يحد من كل ألوان المعرفة» \_ وكان ذلك واقعا أوربيا خاصا يومئذ \_ فإن هذه الجذور التنويرية الأوربية قد تميزت ، منذ بزوغ فجرها بتعليق الآمال على « العقل والعلم والفلسفة» ، جاعلة منها بديلا عن الدين والتدين . بل وبديلا عن « الله» \_ ومتخذة منها « آلهة للتنوير»!! . . فالعقل والعلم والفلسفة كانت مطرودة من المجتمع الأوربى الذى حكمته الكهانة البابوية باللاهوت . . ومن هنا كان استدعاء التنوير لها كبدائل عن دين الكهانة واللاهوت . .

أما القرن الثامن عشر الميلادى، فهو الذى شهد صعود موجة فلسفة التنوير، وتوالى أعلام هذه الفلسفة.. من مثل « فولتير» [١٧٣٤ \_ ١٧٧٨م]، و«مونتسكيو» [١٦٨٩ \_ ١٧٧٨م]، و«مونتسكيو» [١٦٨٩ \_ ١٧٥٥م]، و«هيردر» و«ليسنج» [ ١٧٢٩ \_ ١٧٨١م]، و«شيلر [ ١٧٥٩ \_ ١٨٠٥م]، و«جوته» [١٧٤٩ \_ ١٨٣٢م]، و«كانت» [١٧٢٤ \_ ١٨٠٤م].. وإلخ.. وإلخ.. حتى لقد سمى هذا القرن الثامن عشر بعصر التنوير.

وإذا كان القرن الثامن عشر هو عصر التنوير الأوربي، فلقد كان «فولتير» أبرز فلاسفة ومفكري هذا التنوير. فلقد دعا إلى تمجيد العقل، بديلا عن قداسة الدين، وشن حملة شعواء ضد الدين والكنيسة، وأنكر عالم الغيب، والبعث، والجزاء الأخروي. وقال إن النفس ليست إلا حياة الجسم، وأنها تفنى بفنائه. وليس هناك وحى مقدس سوى الطبيعة نفسها. وكتب كثيرا في نقد الدين، الذي اتخذه رجال الكنيسة وسيلة لإرباك أذهان الناس، واستخدمه الملوك لسلب أموالهم. وجعل مقاييس

الفضيلة في مدى ماتحققه من الخير الاجتهاعي، قاطعا العلاقة بينها وبين طاعة الله، أو الثواب والعقاب بعد الموت.

وحتى فى قضية وجود الله فى هذا الكون، فإن تذبذب « فولتي» ـ عبر مراحل تطوره الفكرى ـ إزاء الإيان بإله، قد ظل فى دائرة الإنكار الكامل والإلحاد التام، أو فى دائرة الاعتراف بوجوده من باب الضرورة لضبط سلوك «العامة». . فالدين مجرد منفعة عامة، و «إذا كانت لديك قرية واحدة ، لتحكمها، فينبغى أن يكون لها دين»!! . . و«إذا لم يكن الإله موجودا ، فيجب علينا أن نبتدعه»!! . . و«قد يكون ثمة بعض النفع فى الدين، ولكن الرجل الأريب لا يحتاج إليه لتعزيز الفضيلة»!! . . ـ تلك هى عبارات «فولتير» ، التى تصور موقف « التنوير الأوربي» من «الدين الأوربي» الذى حكمته البابوية والكهانة الكنسية فى الدولة والمجتمع والعمران، فجاء التنوير ليرفضه من الأساس! . .

ولما مال « فولتير»، في أخريات حياته، إلى التسليم بوجود إلّه، رآه مختلفا كل الاختلاف عن إلّه النصرانية . . فدعا إلى «دين : الله والتسامح . . لأن الطبيعة بأسرها تصيح فينا أنه موجود فعلا . . » . ثم أضاف : « أما بالنسبة للسيد الابن \_ [ المسيح] \_ والسيدة أمه \_ [ العذراء] \_ فتلك مسألة أخرى »!! . .

ولقد انتشر فكر التنوير ، بهذا المعنى ـ تمجيد العقل وحده ، بل وعبادته ، في إنجلترا وفرنسا ، ناشرًا معه الكفر والإلحاد والنزعة المادية في الفلسفة \_ فقال «هوبز» [ ١٥٨٨ \_ ١٧٩٩ م] : «ليس في الوجود إلا ذرات في فراغ» . . وبلغ هذا المعنى للتنوير ذروته إبان الثورة الفرنسية \_ [ ١٧٨٩ م] \_ عندما اتخذ الباريسيون معبودة حسناء أطلقوا عليها: « إلمة العقل»! . . وقالوا : إنهم أنزلوا الله من ملكوته ، مع إنزالهم أسرة البوربون عن عرشها! . . تلك هي أبرز معالم فلسفة التنوير الأوربي . . وهكذا نشأ كرد فعل على الكهانة البابوية التي تجاوزت حدود الإنجيل والنصرانية ، فتحكمت في الكهانة البابوية التي تجاوزت حدود الإنجيل والنصرانية ، فتحكمت في

الدولة والدنيا، وقدستها وجمدتها. ثم غرقت في الفساد والاستبداد، واضطهدت لا المخالفين في الدين والملاحدة فقط، بل والمخالفين في المذهب أيضا، حتى كانت عقوبة إقامة قداس بروتستانتي، في مجتمع كاثوليكي: سجن النساء مدى الحياة، وإرسال الرجال للتجديف حتى الموت، وإعدام الكهنة! . . وكانت المواكب تسير في ذكرى المذابح الدينية «شكرا لله»!! . . ناهيك عن الذي حدث للعلم والعلماء على أيدى الكهانة الكنسية في تلك العصور (١٤)! . .

تلك كانت الملابسات الأوربية، التى أفرزت هذا المعنى الخاص للتنوير في أوربا. . لقد اعترض الحكم الكهنوتي مجرى وسياق « النزعة الدنيوية» لفكرية الحضارة الأوربية وفلسفتها، الأمر الذى أدخل تلك الحضارة عصورها المظلمة والرجعية . . فجاء التنوير الأوربي، ليزيح هذا الاعتراض، راجعا بالكنيسة إلى إطارها الإنجيلي ـ خلاص الروح والاقتصار على مملكة الساء ـ تاركة ما لقيصر لقيصر وما لله لله ـ ومواصلا مسار « النزعة الدنيوية» ـ [ العلمانية] ـ للفكر والفلسفة الأوربية من جديد . .

فهل يستطيع عاقل أن يزعم وجود شبه بين حضارتنا الإسلامية وتطورنا التاريخي ورؤية الإسلام لعلاقة الدين بالدنيا \_ دولة وعمرانا \_ . . ولعلاقة الشريعة بالحكمة والفلسفة . . ولعلاقة السياء بالأرض . . ولنطاق عمل الخالق وتدبيره \_ بالشريعة \_ لمختلف شئون الإنسان كخليفة لله في استعار الأرض . . إلخ . . . إلخ . . . هل يستطيع عاقل أن يزعم وجود شبه بين النسق الفكري الإسلامي وتطوره الحضاري ، وبين هذا الذي حدث في أوربا النعل الكنسي » منه . . و «رد الفعل التنويري » ؟! \_ . . حتى يكون هناك عال لاستدعاء هذا «التنوير الأوربي» ليكون تنويرا لنا نحن المسلمين ؟! . . .

<sup>(</sup>١٤) انظر ول ديورانت : [قصة الحضارة]، الطبعة العربية. القاهرة. وكتابنا [إسلامية المعرفة]، طبعة القاهرة، سنة ١٩٩١م. و[دائرة المعارف البريطانية].

لقد جمع الإسلام بين تصور الذات الإلهية الذي ﴿ له الخلق والأمر﴾ (١٠) أي الخلق والتدبير للخلق كليها - وبين تصور مكانة الإنسان في الكون كخليفة لله، سبحانه وتعالى، محكومة خلافته ببنود عقد وعهد الاستخلاف ﴿ وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة . ﴾ (١٦) . فكانت وسطيته الجامعة بين الشريعة الإلهية وبين الشوري الإنسانية . بين عالم الغيب وبين عالم الشهادة . . بين آيات الله في كتابه المقروء - القرآن - وبين آياته في كتابه المنظور - الكون - بين الدين وبين الدولة . . بين الدنيا وبين الآخرة . . بين الروح وبين الجسد . . بين الفرد والطبقة والأمة . . بين ملكية الأنسان للمنفعة في هذه الثروات والأموال وبين ملكية الإنسان للمنفعة في هذه الثروات والمثول والمناه والنجربة ، كسبل أربعة للمعرفة والهداية للإنسان . .

ولذلك نجا التطور التاريخي للحضارة الإسلامية من « النزعات المادية والدنيوية في الفلسفة » نجاته من « النزعات الكهنوتية».. ونجا من «العلمانية» نجاته من « السلطة الدينية وحكومة الفقهاء».. ونجا من «الوضعية اللادينية» نجاته من « اللاعقلانية ».. فكان تاريخنا، على العكس من التاريخ الأوربي: اقترن فيه الازدهار الحضاري بالاحتكام إلى الشريعة الإلمية.. وارتبطت فيه العقلانية الفلسفية بالتوحيد والفقه والكلام.. حتى لقد تحدث القرآن الكريم عن «الحكمة»، التي هي: الإصابة في غير النبوة ـ باعتبارها تنزيلا إلميا ساقها الله سبحانه وتعالى إلى الإنسان سبيلا من سبل هدايته، كالتنزيل الحكيم ﴿ واذكروا نعمة الله عليكم وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة يعظكم به واتقوا الله واعلموا أن الله بكل شيء عليم ﴿ الكهنوتي الذي جاء بكل شيء عليم ﴿ اللاديني » نفيا له وردا عليه! . .

\* \* \*

<sup>(</sup>١٥) الأعراف: ٥٤. (١٦) البقرة: ٣٠. (١٧) البقرة: ٢٣١.

لكن . . ومع التسليم بذلك . . فهل هناك مايمنعنا من استخدام مصطلح « التنوير»؟ . .

إننا لاندعو إلى هذا الامتناع . . لكن شريطة أن نعى تميز وتغاير المضامين والمفاهيم التى يجب أن يحتويها هذا المصطلح ـ «التنوير» ـ عندما نستخدمه في السياق الثقافي الإسلامي . . فكما تتحد المصطلحات ـ كأوعية ـ في الأنساق الفكرية والحضارية المختلفة ، مع تمايزها وتغايرها في المضامين والمفاهيم ، كذلك يكون الحال مع مصطلح « التنوير» . . فوجود «تنوير غربي »، له السمات الخاصة التي أشرنا إلى أهمها ، لايمنع من الحديث عن «تنوير عربي إسلامي» ، تتحدد مضامينه ومفاهيمه وفقا للمرجعية الخضارية الإسلامية المتميزة عن المرجعية الغربية . .

إن القرآن الكريم يحدثنا عن أن الله، سبحانه وتعالى: «نور » السموات والأرض ﴿ الله نور السموات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لاشرقية ولاغربية يكاد زيتها يضىء ولولم تمسسه نار نور على نور يهدى الله لنوره من يشاء ويضرب الله الأمثال للناس والله بكل شيء عليم ﴿ (١٨) . .

والقرآن الكريم « نور» ﴿فآمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزلنا ﴾(١٩) . .

والإسلام « نور » ﴿ الله ولى الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور﴾(٢٠). .

والرسول ، ﷺ «نور» ﴿ قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين ﴾ (٢١). .

والحكمة \_ التي هي « الإصابة في غير النبوة \_ «نور».. وفي الحديث الشريف: «.. فإن الله يحيى القلوب بنور الحكمة» (٢٢)..

<sup>(</sup>١٨) النور: ٣٥. (١٩) التغابن: ٨. (٢٠) البقرة: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢١) المائدة: ١٥ . (٢٢) رواه الإمام مالك في [ الموطأ ] .

والصلاة « نور » . . وفي الحديث الشريف: « الصلاة نور المؤمن » (٢٣) . .

فالمستنير بنور الله والقرآن والإسلام والرسول والحكمة والصلاة، له «تنوير الإسلامي» الجامع بين مصادر «معرفة تنويرية» متميزة . . فهو «تنوير مؤمن» بالله ورسوله ودينه وكتابه، وجامع إلى هذه المصادر الإلهية للتنوير الإسلامي المؤمن «نور الحكمة» \_ التي هي الإصابة في غير النبوة \_ أي الصواب البشري القائم على العقل الإنساني والتجربة الإنسانية، وعلى «البصيرة» التي توقد مصابيحها في القلب الإنساني عبادة الحكيم لأحكم الحاكمين! . .

فنحن، إذن ، أمام « تنوير إسلامى» متميز. . لتميز الإسلام . . ونسقه الفكرى . . وتطور حضارته . . إنه ثمرة إسلامية خالصة وخاصة . . وليس ، كالتنوير الغربى ، رد فعل ناقد وناقض للدين! . .

#### \* \* \*

لكن . . وحتى لا تكون هناك شبهة ظلم منا لإخواننا العلمانيين ، الذين يبشرون فينا « بالتنوير» سبيلا « لمواجهة» المشروع الإسلامي والصحوة الإسلامية . . لنسأل :

أليس محتملا أن « التنوير» الذي يدعون إليه « عربي \_ إسلامي»، لا ينقض ديننا \_ كها نقض « التنوير الأوربي» نصرانية الكنيسة الأوربية؟! . .

وحتى نجيب على هذا السؤال، لابد لنا من استحضار صورة وعناصر الفرقاء الذين دار ويدور بينهم الجدل والحوار وأحيانا الصراع حول هذا الموضوع..

● موقف الكنيسة الأوربية ، إبان سلطانها على الدولة وتسلطها على الفكر

<sup>(</sup>۲۳) رواه مسلم .

والعلم وميادين الاجتماع البشرى كافة . . وهو الموقف الذى جعل النصرانية ـ وفق لاهوت الكنيسة \_ نقيضا ، وليس فقط بديلا ، « للعقل » و«العلم » و«الفلسفة» . . فلقد أقامت نصرانيتها على « الخوارق» لنواميس الكون وقوانين الاجتماع وحقائق العلم . . وجعلت الكهانة والعصمة لرؤساء الدين بابا للنجاة والإفلات من قواعد وضوابط وقوانين العلم والعقل والناس . . ودعت الناس إلى الزهد في الدنيا ، بينها امتلكت كنيستها مع أمراء الإقطاع الأرض والأموال ورقاب العباد . . وقدمت الكتاب المقدس بديلا للعلوم جميعها ، بها فيها العلوم الطبيعية والإنسانية . . وبعبارة « تيرتورليان » جميعها ، بها فيها العلوم الطبيعية والإنسانية . . وبعبارة « تيرتورليان » الكتب الساوية ، ودليل صحة هذه الكتب قِدَمُها . . . وأساس كل علم الكتب المقدس وتقاليد الكنيسة . وإن الله لم يقصر تعليمنا بالوحى على الهداية إلى الدين فقط ، بل علمنا بالوحى كل ما أراد أن نعلمه من الكون . والكتاب المقدس يحتوى من العرفان على المقدار الذي قُدِّر للبشر أن والكتاب المقدس يحتوى من العرفان على المقدار الذي قُدِّر للبشر أن ينالوه » (٤٢) ! . .

ففى هذا النص، الذى كتبه أفضل من فهم النصرانية الأوربية وأقوى من دافع عنها، نجد « الدين» بديلا عن « العلم»، و«الوحى» بديلا عن «الكون»، و«قِدَم» النص بديلا عن «العقل»!!.. فكل شئون وعلوم المعاش والمعاد، الدنيا والآخرة، قد جمعت في الكتاب المقدس.. وهي تُؤخذ منه بالتسليم، ودون حاجة إلى مراجعة أو فحص من العقول!..

أما القديس « أنسلم » Anselme [ ١٠٣٨ ] ـ ١١٠٩ م] ـ رئيس أساقفة «كنتربرى»، وأحد مؤسسى الفلسفة المدرسية ـ فإنه يؤكد هذا الموقف النصراني الكنسى . . موقف «غناء العقيدة واستغنائها ، ابتداء ، عن العقل والفهم» . . وذلك عندما يقول : «يجب أن تعتقد أولا بها يعرض على قلبك

<sup>(</sup>٢٤) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ]، جه ٣، ص٢٦٣. دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة. طبعة بيروت، سنة ١٩٧٢.

بدون نظر، ثم اجتهد بعد ذلك فى فهم ما اعتقدت. فليس الإيان ، وهو الوسيلة المفردة إلى النجاة ، فى حاجة إلى نظر العقل. والكون وما فيه لايهم المؤمن أن يجيل فيه نظره » (٢٥)!!..

هذا هو موقف الكنيسة الأوربية، الذى وضعته فى التطبيق، فأدخلت بسببه أوربا عصورها المظلمة. . الدين: نقيض وبديل للعقل والعلم والفلسفة والكون. .

فلما وضعت الكنيسة دعاة النهضة والإحياء أمام هذا الموقف، اختاروا النقيض. . اختاروا العقل والعلم والفلسفة والكون ، بدلا من الدين والله والسماء ، بل وجعلوها آلهة التنوير التي أحلوها محل الله والدين واللاهوت! . .

هكذا كان الخيار على جبهة التطور الحضارى فى « النصرانية الغربية» . . وعلى هذا النحو، عرضت « الثنائية» ، وتم الاختيار الذى افترقت به السبل بين « أهل الدين» و « أهل التنوير» . .

• فهل هناك وجه شبه بين « الحالة الأوربية» هذه، وبين « الحالة الإسلامية»، حتى يكون هناك مبرر لاستدعاء « التنوير الغربي»، بآلهته المعروفة، بديلا عن الإسلام و إلمه وقرآنه؟؟.. لننظر..

إن الإسلام لم يعرف ثنائية التقابل، فضلا عن التناقض، بين « العقل» و «النقل» . . بل هو يقدم «العقل» على «النقل» ، تقديم ترتيب لا تقديم تشريف . . ذلك أن سبيل معرفة الله فيه هو العقل . . وبعد الإيهان العقلى بالله، تأتى مرحلة التصديق بالرسل ـ بواسطة الأعلام والمعجزات ـ . . ثم تأتى بعد الإيهان بالرسول مرحلة الإيهان « بالنقل» . . فحجية « النقل» متوقفة على صدق «الرسول» . . وصدق « الرسول» متوقف على وجود « الله» ، الذي أرسل الرسول . . ووجود « الله» سبيل الإيهان به « العقل» . . فكأنها الإيهان والدين والإسلام بكامله مؤسس على « العقل»!! . .

<sup>(</sup>٢٥) المصدر السابق. جـ٣، ص ٢٦٢.

والإسلام لم يعرف المقابلة، فضلا عن التناقض، بين « وحى السهاء ونبأ الغيب» وبين «الكون وآياته وعلومه». . فقرآنه الكريم قد أقام المعرفة على مصدرين: آيات الله في الكون المنظور . . وآياته في القرآن المقروء . . وجعل «العقل» و«النقل» و«التجربة المحسوسة» و«الوجدان القلبي» سبلا أربعة للمعرفة والهداية، تتكامل في تحصيل معارف وحقائق وعلوم « الوحي» و«الكون» جميعا . .

وهذا القرآن الكريم هو الذى دعا الناس جميعا إلى العقلانية والتعقل في تسع وأربعين آية من آياته. ودعا إلى «فقه القلوب» في مائة واثنين وثلاثين موضعا. وزكى أولى الألباب العقول، لأن العقل هو لب الإنسان، أى جوهره في ستة عشر موضعا. وعبر عن العقل بالنهي لأنه يُنتَهَى إلى ما أمر به ولايعدى أمره (٢٦) في آيتين. ودعا إلى التفكر في آيات الله المتلوة بالقرآن، والمنظورة في الأنفس والآفاق، في ثمانية عشر موضعا. واستنفر الناس أن يفقهوا في عشرين آية من آياته . ودعا إلى التدبر في أربع آيات. وإلى الإعتبار في سبع آيات. وإلى الحكمة في تسعة عشر موضعا. فكأنه قدم للعقلانية الإسلامية وبالنص والتصريح «ديوانا» يبلغ تعداد آياته في سوره مائتين وسبعًا وستين آية من آيات هذا القرآن الكريم!!

وغير المعتزلة \_ فرسان العقلانية الإسلامية \_ نجد السلفى شيخ الإسلام ابن تيمية [ ٦٦١ \_ ٧٢٨ه \_ ١٢٦٣ م ] يجعل من عبارة : «درء تعارض صريح المعقول مع صحيح المنقول» عنوانا لأحد كتبه!! والغزال الأشعرى ، حجة الإسلام [ ٥٠٠ \_ ٥٠٥ه \_ ، ١١١٨ م ] هو الذى جعل العقل « أساسا» والشرع «بناء»، ولا يصلح بناء لا أساس له . وجعلها نورين لا تتأتى المعرفة الحقة إلا إذا اجتمعا، « فمثال العقل : البصر السليم عن الآفات والآذاء، ومثال القرآن : الشمس المنتشرة الضياء، فأخلق السليم عن الآفات والآذاء، ومثال القرآن : الشمس المنتشرة الضياء، فأخلق

<sup>(</sup>٢٦) انظر ( لسان العرب )، لابن منظور.

بأن يكون طالب الاهتداء، المستغنى بأحدهما عن الآخر، في غمار الأغبياء. فالمعرض عن العقل مكتفيا بنور القرآن، مثاله: المتعرض لنور الشمس مغمضا للأجفان، فلا فرق بينه وبين العميان. فالعقل مع الشرع نور على نور»(۲۷)!!...

والإمام محمد عبده، المجدد [١٢٦٥ - ١٣٢٣ - هـ، ١٩٤٩ - ١٩٠٥ م] هو القائل عن أصول الإسلام: "إن أول أساس وضع عليه الإسلام هو النظر العقل. والنظر عنده - [ عند الإسلام] - هو وسيلة الإيان الصحيح، فقد أقامك منه على سبيل الحجة، وقاضاك إلى العقل. ومن قاضاك إلى حاكم، فقد أذعن إلى سلطته، فكيف يمكنه بعد ذلك أن يجور أو يثور عليه؟!.. ولقد اتفق أهل الملة الإسلامية - إلا قليلا ممن لا ينظر إليه - على أنه إذا تعارض العقل والنقل أخذ بها دل عليه العقل. وبقى في النقل طريقان: طريق التسليم بصحة المنقول، مع الاعتراف بالعجز عن فهمه، وتفويض الأمر إلى الله في علمه. والطريق الثانية: تأويل النقل، مع المحافظة على قوانين اللغة، حتى يتفق معناه مع ما أثبته العقل. وبهذا الأصل، الذي قام على الكتاب وصحيح السنة وعمل النبي عليه أله المجال إلى غير حد..» (٢٨).

وعن جعل الإسلام الاعتبار بسنن الله في الكون أصلا من أصول الإسلام، يسوق آيات القرآن الكريم. ﴿ قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ﴾ (٢٩). ﴿ سنة مَن قد أرسلنا قبلك من رسلنا ولا تجد لسنتنا تحويلا ﴾ (٣٠). ﴿ فهل ينظرون إلا سنة الأولين فلن تجد لسنة الله تبديلا ولن تجد لسنة الله تحويلا ﴾ (٣١). ﴿ أولم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم ﴾ ؟ (٣١). ثم يقول: « في هذا

<sup>(</sup>٢٧) [ الاقتصاد في الاعتقاد] ص ٢، ٣. طبعة القاهرة، المكتبة المحمودية التجارية - محمود على صبيح ـ بدون تاريخ.

<sup>(</sup>٢٨) [ الأعمال الكاملة]، جـ ٣، ص ٢٨٢. (٢٩) آل عمران: ١٣٧.

<sup>(</sup>٣٠) الإسراء: ٧٧. (٣١) فاطر: ٤٣. (٣٢) الروم: ٩.

يصرح الكتاب أن لله في الأمم والأكوان سننا لاتتبدل ، والسنن: الطرائق الثابتة التي تجرى عليها الشئون، وعلى حسبها تكون الآثار، وهي التي تسمى شرائع أو نواميس، ويعبر عنها بالقوانين. . إن نظام الجمعية البشرية، وما يحدث فيها هو نظام واحد لا يتغير ولايتبدل، وعلى من يطلب السعادة في هذا الاجتماع أن ينظر في أصول هذا النظام حتى يرد إليها أعماله، ويبنى عليها سيرته وما يأخذ به نفسه . فإن غفل عن ذلك غافل، فلا ينتظر إلا الشقاء، وإن ارتفع إلى الصالحين نسبه، أو اتصل بالمقربين سببه . فمهما بحث الناظر وفكر، وكشف وقرر ، أتى بأحكام تلك السنن، فهو يجرى مع طبيعة الدين، وطبيعة الدين لا تتجافى عنه ، ولا تنفر منه . . "(٣٣).

والإمام حسن البنا [ ١٣٢٤ - ١٣٦٨ - ١٩٠١ - ١٩٤٩ م] ،الذى انتقل باليقظة الإسلامية من إطار « الصفوة» إلى « الجماهير»، هو القائل: «قد يتناول كل من النظر الشرعى والنظر العقلى ما لا يدخل فى دائرة الآخر، ولكنها لن يختلفا فى القطعى، فلن تصطدم حقيقة علمية بقاعدة شرعية ثابتة، ويؤول الظنى منها ليتفق مع القطعى، فإن كانا ظنيين فالنظر الشرعى أولى بالاتباع حتى يثبت العقلى أو ينهار. . والإسلام لم يحجر على الأفكار ولم يحبس العقول . . بل جاء يحرر العقل، ويحث على النظر فى الكون، ويرفع قدر العلم والعلماء، ويرحب بالصالح النافع من كل شىء، «والحكمة ضالة المؤمن أنّى وجدها فهو أحق الناس بها» (٣٤) . . وإذا كان العقل البشرى قد تذبذب بين:

١ ـ طور الخرافة والبساطة والتسليم المطلق للغيب . .

٢ ـ وطور الجمود والمادية والتنكر لهذا الغيب المجهول . .

فإن هذين اللونين من ألوان التفكير خطأ صريح، وغلو فاحش، وجهالة من الإنسان بها يحيط بالإنسان. فلقد جاء الإسلام الحنيف يفصل

<sup>(</sup>٣٣) [ الأعيال الكاملة] ، جـ ٣ ، ص ٢٨٣ ـ ٢٨٤ .

<sup>(</sup>٣٤) حديث نبوى ، رواه الترمذي وابن ماجه .

القضية فصلا حقا. . فجمع بين الإيهان بالغيب والانتفاع بالعقل . . إن المجتمع الإنساني لن يصلحه إلا اعتقاد روحي يبعث في النفوس مراقبة الله . . في الوقت الذي يجب على الناس فيه أن يطلقوا لعقولهم العنان لتعلم وتعرف وتخترع وتكتشف وتسخر هذه المادة الصهاء ، وتنتفع بها في الوجود من خيرات وميزات . . فإلى هذا اللون من التفكير ، الذي يجمع بين العقليتين : الغيبية والعلمية ، ندعو الناس . . "(٣٥)!

ذلك هو الموقف على الجبهة الإسلامية . . موقف الإسلام من «العلم» و«العقل» و«الفلسفة» . . وهو الذي جعل « النظر» و«التفكر» و«التدبر» و«التعقل» و«الاعتبار» : أولى الفرائض الإلمية على الإنسان . . ولهذا الموقف، المغاير تماما بل والمناقض لموقف النصرانية الغربية ، كان للمسلمين «تنوير إسلامي» ، عبد أعلامه الله ، سبحانه وتعالى ، وآمنوا برسوله ، عليه وانطلقوا ، مسلحين بالعقل والعلم والحكمة ينظرون في آيات الله المتلوة ، في كتابه المقروء ، وفي آياته المنظورة ، في الأنفس والكون والآفاق . .

فهل إلى هذا «التنوير الإسلامي» يدعونا إخواننا الذين جعلوا من «التنوير» شعارا «للمواجهة» مع المشروع الإسلامي؟!..

أم أنهم ، لإلمامهم بمذاهب الغرب، وحسن ظنهم بها، ولضعف مداركهم بالعلم القومى والتراث الإسلامى ، وسوء ظنهم بها - جهلا أو تأثرا بكتابات الخصوم - . . أم أنهم ، لهذه الأسباب - وماشابهها - قد حسبوا إسلامنا هو « النصرانية الغربية» ، فرأوه « المشكلة» التي لا حل لها إلا باستدعاء «التنوير الغربي» كي «يواجهها»؟! . .

فى الإجابة عن هذا السؤال. عن طبيعة ونسب « التنوير العلماني» الذى يقرع أسماعنا هذه الأيام، لا نريد أن نظلم أحدا، ولا أن نبخس الناس أشياءهم . ولذلك، فنحن نحتكم إلى نصوصهم هم . . نصوص الأساتذة الرواد، ونصوص التلامذة المقلدين، لنرى أى «تنوير» هذا الذى يدعوننا البه؟! . .

<sup>(</sup>٣٥) يجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا]، ص ٢٧١، ٢٩٤، ٢٧٠، ١١٠ ـ ١١٠ . طبعة القاهرة ــ دار الشهاب . بدون تاريخ .

## الننويرالعاماني: في جيل الروّاد"

لن يكون استخدام المفكر لمصطلح « التنوير» ـ قبولا أو رفضا ـ ولا رفعه لشعاره ـ محبذا له أو مفندا إياه ـ هو معيار تصنيفنا لهذا المفكر من حيث الموقف من هذا التنوير. . فالمصطلح ـ كها سبق وأشرنا ـ تختلف مضامينه ، وإن اتحد لفظه ، باختلاف الحضارات . . . وإنها سيكون معيار الحكم على هذا المفكر أو ذاك بأنه من دعاة « التنوير» ، بالمعنى الغربي ، أو من دعاة «التجديد» ، الذي يمكن تسميته « تنويرا عربيا إسلاميا» . سيكون المعيار هو موقف المفكر من المضامين والمفاهيم والمقاصد التي تغياها فلاسفة التنوير الغربي ، والتيار الفكرى الذي تبلور وساد في النهضة الغربية منذ القرن الثامن عشر الميلادي . . وهي المضامين والمقاصد التي طبعت التنوير الغربي بالعلمانية ، التي أصبحت أهم مايفرق بين تلك الحضارة وحضارة الإسلام . .

وهذه المفاهيم « التنويرية العلمانية» ، التي ميزت « التنوير الغربي» ، يأتي في مقدمتها:

١ ـ نزع القداسة عن المقدسات الدينية . . ومنها الوحى والكتب المقدسة . . وإخضاعها في الدرس لمعايير دراسة النصوص البشرية الخالصة في بشريتها . .

٢ ـ النظر إلى الدين باعتباره شأنا فرديا خاصا، قد يفيد في تقويم الأخلاق الفردية . . مع عزله عن كل ميادين العمران الاجتماعي ، سواء في

المعارف والعلوم أو فى التطبيقات المدنية والثقافية لهذه المعارف والعلوم. وجعل المرجعية فى شئون العمران البشرى للواقع والدنيا، التى تدرك نواميسها وتعرف حقائقها وعلومها ببراهين العقل وتجارب الحواس وحدهما..

٣\_النظرة التاريخية إلى الدين . أى اعتبار علاقته بالعلم ، وتوافقه معه ، مرحلة تجاوزها التاريخ . . ومن ثم رفض تعايش العلم والدين تعايش وحدة وتآزر \_ وليس تعايش مجاورة وانفصال \_ . . أى رؤية الإسلام وكأنه نصرانية الغرب ، التى تدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله . . والتى ناقضت العلم وخاضت ضده المعارك الشرسة . . مع معاملة القرآن كما عامل فلاسفة التنوير الغربيون كتابى النصرانية واليهودية : العهد الجديد . . والعهد القديم . .

٤ \_ وتأسيسا على هذه المقولات، التى تجعل الإسلام نصرانية غربية. . وتجعل تطورنا الحضارى هو ذات التطور الحضارى الغربى . . يدعو «التنويريون العلمانيون» العرب والمسلمين إلى تبنى نموذج الغرب فى التقدم والنهضة والإحياء . . فطالما كانت « مشكلات التخلف» واحدة ، أو متشابهة ، فلابد وأن تتوحد الحلول . . حلول النهضة بيننا وبين الغربيين . . وتحت هذه الدعوى ، أنكر وينكر « التنويريون العلمانيون» « التعددية فى الحضارات الإنسانية» ، وغضوا من شأن «الخصوصيات الحضارية» التى ميزت وتميز بين « الهويات» الحضارية المختلفة . . ووقفوا عند التمايز فى درجات سلم التحضر، داعين العرب والمسلمين إلى « اللحاق» بالغرب، بذات المقاصد ونفس الغايات . .

تلك هى أبرز مضامين « التنوير العلمانى»، كما بشر بها دعاته ومفكروه فى بلادنا. . وتلك هى مقولات رواده، التى لايزال تلامذتهم متعلقين بها حتى الآن. . وبها سيكون تمييزنا بين أنصارها وخصومها، فرزا للأوراق،

وتمييزا للصدق عن الكذب، وللتجديد الإسلامي عن التغريب العلماني في هذا الميدان! . .

وإذا كانت حياتنا الفكرية، في المائة عام الماضية، قد شهدت \_ وخاصة في عقود الانبهار بالحضارة الغربية \_ العديد من رواد الفكر والثقافة الذين بشروا في أمتنا بهذا «التنوير \_ الغربي \_ العلماني»، محاولين بذر بذوره في أرضنا الفكرية، وغرس مقولاته في عقول الأمة.. فإننا سنختار \_ تجنبا للإطالة \_ ثلاثة من جيل هؤلاء الرواد.. اتفقوا في المقولات والمقاصد.. وتمايزوا في النوايا والأسلوب.. سنختار نموذج « علمنة الإسلام» \_ كما تمثل في كتاب [ الإسلام وأصول الحكم]، للشيخ على عبد الرازق [٥٠٣١ \_ في كتاب [ الإسلام وأصول الحكم]، للشيخ على عبد الرازق و١٣٠٠ \_ المهدا المؤلف المقلقي لهذا الكتاب.. وهل هو على عبد الرازق؟ أم الدكتور طه حسين الحقيقي لهذا الكتاب.. وهل هو على عبد الرازق؟ أم الدكتور طه حسين المقيقي المذا الكتاب.. وهل هو على عبد الرازق؟ أم الدكتور طه حسين . ونموذج الدكتور طه حسين..

لنعرض لهذه المقولات « التنويرية ـ الغربية ـ العلمانية » في المشروع الفكرى لكل منهم . . وذلك تمهيدا لسبر غور دعوة « تلاميذ » هؤلاء « الرواد » ، من الذين يستدعون هذا « التنوير ـ العلماني » لمواجهة المشروع الإسلامي ، وذلك حتى نتبين حقيقة دعوة هؤلاء « التلاميذ » . . وهل هي « مواجهة للإسلام » ومشروعه النهضوي الحضاري المتميز ، كما كان الحال مع روادهم «التنويريين ـ المتغربين ـ العلمانيين » ؟ . . أم أنهم دعاة مواجهة للجانب المتخلف والجامد والمظلم من الطرح الفكرى الذي يقدمه فصيل أو أكثر من الرافعين لرايات وشعارات الإسلام ؟ . .

فسبر الغور لحقيقة « تنوير» التلاميذ، سيحدد مكان دعوتهم ، وحقيقة روادهم وأساتذتهم، ومن ثم ماهية مرجعيتهم الحقيقية في الدعوة إلى «التنوير»: هل هي المرجعية الغربية، التي جاءتهم عبر أعلام، مثل طه

حسين وسلامة موسى؟!.. أم هى المرجعية الإسلامية، التى جاءت عبر رفاعة الطهطاوى [١٢١٦ ـ ١٢٩٠هـ، ١٨٠١ ـ ١٨٠١م]، وجمال الدين الأفغانى [ ١٢٥٤ ـ ١٣١٤هـ، ١٨٣٨ ـ ١٨٩٧م]، والإمام محمد عبده الأفغانى [ ١٢٥٠ ـ ١٣٢٣هـ، ١٨٤٩ ـ ١٩٠٥م]؟ ذلك أن هؤلاء التلاميذ قد وضعوا فى خضم « حملتهم التنويرية» ـ كل هذه الأسماء فى « سلة واحدة»، الأمر الذى جعل « تنويرهم» ـ كما ستثبت صفحات هذه الدراسة ـ «تزويرا» لاعلاقة له بما نفهمه نحن العرب والمسلمين من مصطلح « التنوير»!!..

## ١- علمت الإسلام .. والعمران

في سنة ١٩٢٣م، عقدت معاهدة «لوزان» بين تركيا والحلفاء الغربين - حلفاء الحرب الاستعمارية العالمية الأولى - واليونان . . وهي المعاهدة التي قننت وضع تركيا - ما لها وما عليها - بعد هزيمتها في الحرب العالمية الأولى . . وكانت « تسوية» أوضاع ولايات الدولة العثمانية قد تمت باتفاقية « سيكس - بيكو» سنة ١٩١٦م، و«وعد بلفور» سنة ١٩١٧م . . فسقطت كل أقاليم دولة الخلافة الإسلامية في قبضة الاستعمار الغربي . . وجاءت معاهدة «لوزان» لتحدد وضع « تركيا» ، بعد توزيع أقاليم خلافة العثمانيين . .

وإذا كانت « العبرة » في المعاهدات كثيرا ما تتجاوز « المنصوص عليه » فيها إلى « الخطوط الحمراء » التي لا توضع عادة في «مواد النصوص » ، فإن العام التالى لتوقيع المعاهدة ـ سنة ١٩٢٤م ـ قد شهد إلغاء الخلافة ، وطي صفحة الوعاء التوحيدي ورمز الجامعة الإسلامية ، لأول مرة في تاريخ الإسلام والمسلمين! . . والأمر الذي لا شك فيه أن هذا الحدث قد حقق حلما غربيا سعى إليه الغرب منذ عهد هرقل [ ١٠١ - ٢١١م] وأبي بكر الصديق!! . .

صحيح أن الخلافة كانت قد تهرأت ، حتى غدت « وعاء » بلا مضمون فاعل ، و «رمزا » لا يحقق « فعلا » فى أرض الواقع . . لكن الغرب ، الذى حرس ضعفها ، وزاد فى أمراضها ، لم يكن ليرضى ـ بعد انتصاره فى الحرب العالمية الأولى ـ بأقل من تحطيم « الوعاء » و إزالة «الرمز » ، حتى لا يبقى للمسلمين أمل فى ترميم الوعاء وملئه بالمضامين الفاعلة ، فيتحول « الرمز » إلى

راية جامعة للأمة في صراعها الحضاري والتاريخي مع الغرب من جديد!! . .

لقد حقق الغرب، على أرض « الواقع العملي» هذا «الحلم التاريخي» . . وكان لا بد من « تبرير الواقع بالفكر»، واستبدال « علمانية الدولة» بـ «إسلاميتها»، وخلق وفاق بين الثقافة الإسلامية « العصرية» وبين «الدول القطرية العلمانية » التي أقامها الاستعمار على أنقاض الخلافة التي عَرَّفها علماء الإسلام، على مر تاريخهم، بأنها السلطة والدولة الجامعة بين سياسة الدنيا وحراسة الدين، والتي تسوس الدولة بالسياسة الشرعية . . كان مطلوبا - بعد إلغاء الخلافة سنة ١٩٢٤م - فك الارتباط بين « الحكومة» و«الشريعة» . . بين «الدولة» و «الدين» . . طالما أن أحدا لم ولن يستطيع ـ في الواقع الإسلامي - إلغاء «الشريعة. . والدين»!! . . كان مطلوبا استدعاء «التنوير \_ الغربي \_ العلماني» لعزل دين الإسلام عن دنيا المسلمين، ولجعله شأنا عقديا وشعائريا خاصا بين الفرد وخالقه، وإنهاء مرجعيته لنظامات العمران البشرى، وجعل المرجعية في النظامات العمرانية - سياسة واجتماعا واقتصادا وعلوما ومناهج بحث . . إلخ . . ولغ « للعقل . . والتجريب»، دون إشراك « للنقل والوحى ونبأ الغيب وأحكام الساء» مع العقل والتجريب في مرجعية الحياة الدنيا. . وباختصار، كان مطلوبا استدعاء «التنوير - الغربي - العلماني» إلى الواقع الفكرى الإسلامي، ليصنع مع الإسلام ماصنعه \_ في أوربا \_ مع النصرانية الأوربية، عندما ردها إلى الكنيسة، واحتبسها فيها، و«حرر» العمران والنهضة من المرجعية الدينية!! . .

ولقد كان كتاب الشيخ على عبد الرازق [ ١٣٠٥ - ١٣٨٦هـ، ١٨٨٧ مـ - ١٩٦٦ م] التجسيد لهذا الموقف الفكرى «التنويرى - ١٩٦١ م] الغربي - العلماني»، غير المسبوق في فكر المسلمين وتاريخهم الطويل! . . ففي هذا الكتاب ، الذي صدر سنة ١٩٢٥ م - في العام التالي لإلغاء

الخلافة \_ صور الرجل الإسلام نصرانية ، يدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله . . وتصوره دينا لا دولة ، ورسالة دينية وروحية خالصة ومبرأة من معانى الملك والسياسة والحكم . . حتى لقد جعل محور كتابه ذلك الباب الذى جعل عنوانه: «رسالة لا حكم ، ودين لا دولة»! . .

وتصور الخلافة الإسلامية، منذ نشأتها ، «كهانة ـ استبدادية»، حتى لكأنها الدولة البابوية الأوربية، التي حكمت بالحق والتفويض الإلهيين!...

وأنكر أن يكون رسول الإسلام، عَلَيْكَ ، قد أقام دولة أو أنشأ حكومة، أو ساس مجتمعا، أو طبق شريعة في أمة . . فتصوره مجرد مبلغ ، كالخالين من الرسل! . .

وبعد أن وضع إسلامنا وخلافتنا وتاريخنا في قوالب الغرب النصراني ودولته البابوية . . فنقل « المشكلة الغربية» إلى « واقعنا» \_ كها تصوره \_ . . تقدم « بالحل الغربي» \_ الحل « التنوير \_ العلماني» ، باعتباره الحل الطبيعي لواقع المسلمين . . فطالما أن « المشكلة» واحدة ، فلم لا يكون «الحل» واحدا ؟ . . وهو «التنوير \_ الغربي \_ العلماني» ، الذي يرد الإسلام إلى إطار العلاقة الفردية الخاصة بين الإنسان وخالقه ، والذي يعزله عن كل ميادين العمران البشري ، التي جعل مرجعيتها \_ كها صنع التنويريون الغربيون \_ العمران البشري ، وحدهما ، دون « نقل أو وحي أو شريعة أو دين» . . !

تلك كانت محاور هذا الكتاب، ورسالته.. من أول فقرة فيه إلى آخر ما في صفحاته من فقرات (١)!

• فلا دخل للمرجعية الإسلامية في تحديد سياسة الحكومة وطبيعتها وهويتها. وإنها المرجعية للعقل والتجريب. « في أي صورة كانت الحكومة، ومن أي نوع، مطلقة أو مقيدة، فردية أو جمهورية، استبدادية أو

<sup>(</sup>١) انظر [ الإسلام وأصول الحكم] ، الفقرة (١٢)، ص ١٠٣. الطبعة الأولى، سنة ١٩٢٥م.

شورية، ديمقراطية أو اشتراكية أو بلشفية . . "(٢) . . فكل المرجعيات غير الإسلامية واردة . . والمرجعية الوحيدة المرفوضة هي المرجعية الإسلامية . . وكل الحكومات مقبولة ـ بالعقل والتجريب ـ إلا الحكومة الإسلامية ، لأن الإسلام مستبعد من مرجعية الحكم وشئون الدنيا وتنظيم العمران البشرى!! . .

• وانطلاقا من هذه الدعوى المحورية . . مصى الشيخ على عبد الرازق \_ كما صنع «التنويريون \_ الغربيون» مع « اللاهوت \_ النصراني» \_ فأدان فكر علماء الإسلام القائل بوجوب «الخلافة والإمامة» وجوبا دينيا . . وصور فكرهم وكأنه « لاهوت الحكم بالحق الإَهَى» . . وزعم «أن الخليفة عندهم يقوم في منصبه مقام الرسول» على . . وينزل من أمته بمنزلة الرسول من المؤمنين . . فولايته كولاية الله تعالى وولاية رسوله الكريم . . بل لقد رفعوه فوق صف البشر، ووضعوه غير بعيد من مقام العزة الإلهية» (٣)!! . .

هكذا صور الخلافة الإسلامية «بابوية \_ نصرانية» لها عصمة إلمية، تتحدث باسم السماء، وتجلس غير بعيد من مقام العزة الإلهية! . . ليخلص إلى القول بأن هذه الخلافة \_ على مر تاريخها، وحتى في عهدها الراشد \_ «لم ترتكز إلا على أساس القوة الرهيبة»!! (٤).

• وفي الباب الذي عقده الشيخ تحت عنوان « رسالة لا حكم ، ودين لا دولة». . صور رسول الإسلام، عليه ، مجرد مُبَلِّغ لرسالة روحية، لا علاقة له بالسياسية . . ولا علاقة له بالحكم والدولة . . فمحمد عليه « ما كان إلا رسولا لدعوة دينية خالصة للدين ، لا تشوبها نزعة ملك ولا حكومة . . ولم

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق . ص ٣٥ . (٣) المصدر السابق . ص ٢ ـ ٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق . ص ٢٥.

يقم بتأسيس مملكة ، بالمعنى الذى يفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها . ما كان إلا رسولا كإخوانه الخالين من الرسل ، وما كان ملكا ولا مؤسس دولة ، ولا داعيا إلى ملك»!

وعن علاقة الإسلام بالسياسة ، تصوره نصرانية ، يدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله . . ورفع شعارا قال فيه: « يا بعد ما بين السياسة والدين »!! . .

• وبعد أن أنكر إقامة الرسول، على الدولة أو حكومة، وسياسته لمجتمع وأمة، وإقامته لنظام وحكم. . ذهب فأتى بآيات القرآن الواردة فى «الاعتقاد الدينى القلبى» \_ أى الإيهان القلبى \_ وهى الآيات التى ألحت على أنه لا إكراه فى الدين . . وعلى أن الرسول ما عليه إلا البلاغ . . فليس بوكيل ولا مسيطر ولاحفيظ : ﴿ لست عليكم بوكيل ﴿ (٥) . ﴿ فها أرسلناك عليهم حفيظا إن عليك إلا البلاغ ﴾ (١) . ﴿ لست عليهم بمسيطر ﴿ (٧) . . أتى مخه الآيات ليستدل بها على عدم وجود سلطة إسلامية فى الدولة والسياسة ، متجاهلا آيات « الحكم » . . ومتجاهلا وجود « الشريعة» \_ مع العقيدة \_ والتى يقتضى تشريعها وجوب سلطة تقيمها ، وإلا كان تشريعها عبثا!! . . ومتجاهلا واقع إقامة الرسول لهذه الشريعة قانونا للدولة والأمة والرعية والمجتمع الذى قام فى المدينة بعد الهجرة . . متجاهلا الواقع الذى تلقته والمجتمع الذى قام فى المدينة بعد الهجرة . . متجاهلا الواقع الذى أجمعت عليه الدنيا \_ مسلمة وغير مسلمة \_ من أن الإسلام دين ودولة . . وأن رسوله قد تميز عن الخالين من الرسل بإقامته للدولة!! . .

تجاهل الكتاب كل ذلك \_ ولا نقول جهله \_!! وقال فى «ثقة» غريبة، و«ادعاء» أكثر غرابة: « ظواهر القرآن المجيد تؤيد القول بأن النبى لم يكن له شأن فى الملك السياسى، وآياته متضافرة على أن عمله الساوى لم يتجاوز

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ٦٦. (٦) الشورى: ٤٨. (٧) الغاشية: ٢٢.

حدود البلاغ المجرد من كل معانى السلطان . . لم يكن إلا رسولا قد خلت من قبله الرسل . . ولم يكن من عمله شيء غير إبلاغ رسالة الله تعالى إلى الناس . . وليس عليه أن يأخذ الناس بها جاءهم به ، ولا أن يجملهم عليه . كانت ولاية محمد على المؤمنين ولاية الرسالة غير مشوبة بشيء من الحكم . هيهات هيهات ، لم يكن ثمة حكومة ، ولا دولة ، ولاشيء من نزعات السياسة ولا أغراض الملوك والأمراء "(^)!! . .

فالإسلام قد أقام دولته التى «توحدت رعيتها السياسية» ، و«تعددت دياناتها» ، عندما ضمت: « الجهاعة ــ الأمة ـ المسلمة» و«الجهاعة ـ الأمة ـ السياسية واحدة» ، فأنجز العربية المتهودة» ، ضمتها في «جماعة ــ أمة ــ سياسية واحدة» ، فأنجز الإسلام وحدة الدولة ، ووحدة أمة الدولة ، مع الاحتفاظ بالتعددية في الجهاعات الدينية داخل الرعية السياسية الواحدة ، فجمع بذلك بين «الوحدة» و«التعدد» على النحو الأرقى الذي تصبو إليه الدول الراقية حتى في هذا العصر الذي نعيش فيه . .

وسجل هذه الحقيقة « الدستور الواحد» لـ « الدولة الواحدة . . والأمة الواحدة» ـ وهـ و الذي اشتهر في وثائق عصر النبوة بـ « الصحيفة» . . و «الكتاب» . . فجاء في « مواده» :

«المؤمنون والمسلمون من قريش وأهل يثرب، ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم أمة واحدة من دون الناس».

<sup>(</sup>٨) [ الإسلام وأصول الحكم]، ص ٦٤ - ٨٠.

« وأن يهود أمة مع المؤمنين ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم» .

فسجل هذا « الدستور»، بهاتين المادتين «وحدة الأمة \_ كرعية سياسية واحدة \_ للدولة الإسلامية الواحدة». . مع احتفاظ الجهاعات الدينية المتميزة بدياناتها المختلفة . .

ثم تحدث هذا « الدستور» \_ ضمن حديثه عن الحقوق والواجبات بالنسبة لقبائل وطوائف الرعية \_ عن التهايز في إطار الوحدة بين اليهود والمسلمين، فنصت مواده على:

« وأن يهود ينفقون مع المؤمنين ماداموا محاربين. وأن على اليهود نفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم، وأن بينهم النصر على من حارب أهل هذه «الصحيفة». وأن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم».

ثم نص الدستور على وحدة الدولة والسلطة والمرجعية لهذه الرعية الواحدة، فقال:

«وأنه ما كان بين أهل هذه « الصحيفة» من حدث، أو اشتجار يخاف فساده، فإن مرده إلى الله وإلى محمد رسول الله. . »(٩).

ذلك هـو الدستور، الـذى جسد وحدة الأمـة، وقيام الدولـة، وتحدثت مـواده عـن: حدود الـوطن. . والرعية . . والحقوق والـواجبات . . والمرجعية . . بل وطبيعة السلطة في الدولة . . فكون « المرد» و «المرجع» هو الله ورسوله ، يعنى إسلامية الدولة ، مع تعدد الديانات في رعيتها ، وذلك إعالا للنص القرآني المحكم : ﴿ يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا ﴿ (١٠) .

<sup>(</sup>٩) [ مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة]، ص ١٥ ـ ٢١. جمع وتحقيق: د. محمد حميد الله الحيدر آبادي ـ طبعة القاهرة، سنة ١٩٥٦م.

<sup>(</sup>١٠) النساء: ٥٩.

ذلك هو واقع التاريخ، الذي سجلت « وثائقه» \_ وليست آراء مؤرخيه!! \_ قيام « الدولة الواحدة» . .

لكن صاحب [ الإسلام وأصول الحكم] يقفز على حقائق هذا الواقع التاريخي، ليدعى أن الإسلام أقام « أمة دينية» و «وحدة دينية»، لكنه لم يقم «دولة» ولا «أمة سياسية». فلقد ظل العرب «ألما شتى، ودولا متباينة»، من حيث السياسة والحكم والقانون والإدارة والسلطان!.. فيقول: إن « تلك الوحدة العربية التي وجدت زمن النبي عليه السلام لم تكن وحدة سياسية بأي وجه من الوجوه، ولا كان فيها معنى من معانى الدولة والحكومة، بل لم تعدُّ أبدا أن تكون وحدة دينية خالصة من شوائب السياسة؛ وحدة الإيان والمذهب الديني، كي في عرفنا أنه تعرض لشيء من سياسة تلك الأمم الشتيتة، ولا غير شيئا من أساليب الحكم عندهم، ولا مما كان لكل قبيلة منهم من نظام غير شيئا من أساليب الحكم عندهم، ولا مما كان لكل قبيلة منهم من نظام دولا شتى، على قدر ما تسمح به حياة العرب، يومئذ من معنى الدولة والحكومة. تلك حال العرب يوم لحق عليه السلام بالرفيق الأعلى. وحدة والحكومة. تلك حال العرب يوم لحق عليه السلام بالرفيق الأعلى. وحدة دينية عامة من تحتها دول تامة التباين إلا قليلا. . "(١١).

وإذا كنا قد أشرنا إلى بعض مواد الدستور \_ الكتاب . . الصحيفة \_ الذى وضعه الرسول ، على المحدد حدود الوطن ، وقبائل الرعية ، ودياناتها ، وحقوقها وواجباتها ، فى السلم والحرب ، وليحدد لها المرجعية والسلطة ، وطبيعتها . وهو الدستور الذى بدأ بعبارة : «هذا كتاب من محمد النبى ، بين المؤمنين والمسلمين من قريش وأهل يشرب ، ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم . » . . أى أنه «تعاقد دستورى» ، بكل ما لهذه الكلمة من معنى ، حتى فى عصرنا الراهن!! . . فإننا أمام هذه الدعوى العريضة ، معنى ، حتى فى عصرنا الراهن!! . . فإننا أمام هذه الدعوى العريضة ،

<sup>(</sup>١١) [ الإسلام وأصول الحكم]، ص ٨٣ ـ ٨٥.

لصاحب [ الإسلام وأصول الحكم] ندعو، مرة أخرى، إلى الاحتكام إلى واقع ووقائع التاريخ. . والتاريخ الذي بقيت لنا « وثائقه» \_ من المعاهدات . . والمكاتبات \_ وليس إلى « آراء» المؤرخين! . .

فصاحب [ الإسلام وأصول الحكم] يستدل على غيبة الدولة الإسلامية بدعواه أن الرسول لم يعين قضاة، ولا ولاة على هذه الدولة وأقاليمها(١٢)..

وفى أمر القضاء والقضاة ، نستلفت النظر إلى أنه هو \_ الشيخ على عبدالرازق \_ قد سبق وأورد النصوص التي تقول إن الرسول ، وقد قلد القضاء لعمر بن الخطاب ، وعلى بن أبي طالب ، ومعاذ بن جبل » . ولقد أضاف هو إلى هذه الأسماء ، الواردة فى النص الذي أتي به ، اسم أبي موسى الأشعرى . . وذلك فضلا عن جلوس الرسول ، وقلي ، للقضاء بين الناس (١٣) . .

فهو الذي قد سبق ونقض دعواه: أن الرسول لم يعين قاضيا!!..

أما تعيين الولاة على الأقاليم والنواحي والقبائل. . أو إقرارهم بعد إسلامهم . . أو استبدالهم إذا حدث ما يدعو إلى الاستبدال . . . فإنها صفحة من صفحات واقع « الدولة الإسلامية» ، على عهد رسول الله ، على سجلتها «الوثائق» و «المكاتبات» و «العهود» \_ التي نجت من عوادي الزمن حتاج وحدها إلى دراسة متخصصة ، ترسم خارطة للبلاد والنواحي والقبائل التي دخلت في الإسلام على عهد النبي ، وتضع فيها وعليها أسهاء الولاة الذين عينهم أو أقرهم الرسول القائد . . وأنا على يقين من أن هذه الخارطة الإدارية والسياسية وحدها كافية في البرهنة على قيام أمة الإسلام ودولة الإسلام ، واحدة موحدة منذ ذلك التاريخ . .

<sup>(</sup>١٢) المرجع السابق . ص ٨٤ .

<sup>(</sup>١٣) المرجع السابق . ص ٤٠ .

إن هذه الصفحة ، التي سجلتها «الوثائق» كما قلنا ، في حاجة إلى دراسة متخصصة . . لكننا هنا سنقف عند معالم شاهدة على أن رسول الله ، وكليه من موقع القائد الحاكم ، في المدينة ، قد عين الولاة على المدن والأقاليم والنواحي والقبائل ، في طول البلاد التي بلغها الإسلام وعرضها . . وليس فقط الولاة الذين شاعت ولايتهم في كتب التاريخ ـ «عَتّاب بن أسيد بن أبي العيص بن أمية بن عبد شمس» ـ على مكة سنة ٨ هـ ـ وهو الذي أقره أبوبكر على ولايته بعد وفاة الرسول ، عَيَّا من . . و « باذان » ـ على اليمن ـ وابنه بعد وفاته (١٤) .

ففى [ مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة] أكثر من مائة وثمانين «كتابا» و«عهدا» و«معاهدة» كتبها رسول الله ، على ، إلى الولاة في أقاليم الدولية وأنحائها ومضارب خيام قبائلها. وفي هذه « المكاتبات» أسهاء لعشرات الولاة ، الذين عينهم النبي على البلاد والنواحي والقبائل ، بل وحدد لهم حدود الولاية ، والمياه ، والرزع ، والأرض ، والقوانين المنظمة للمعاملات الدنيوية \_ إجمالا حينا وتفصيلا دقيقا في كثير من الأحايين وقواعد العلاقة بين الوالي وقومه وبين « الآخرين» ، مشركين كانوا أو من غيرهم . . وذلك فضلا عن قواعد وأحكام العلاقة مع عاصمة الدولة ورسلها وأمرائها . . . ناهيك عن قواعد وأحكام العبادات . .

وإذا شئنا أمثلة من أسماء الولاة، الذين استغرقت مكاتبات الرسول معهم، في هذه «الوثائق» أكثر من مائتى صفحة ـ وهى التى بقيت لنا من غوائل التاريخ على وثائقه! [... فإننا نشير إلى ولاة ولاهم الرسول على أنحاء في «البحرين»، منهم: «المنذر بن ساوى». و«العلاء بن الحضرمى». و«مشمرج بن خالد السعدى». . ومن ولاة «اليامة»:: «هوذة بن على». .

<sup>(</sup>۱٤) رفاعة الطهطاوى: [ الأعمال الكاملة]. جـ ٤ ، ص ٥٩٧ ، ٥٩٨ . دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة بيروت ، سنة ١٩٧٧م.

و«مجاعة اليهامي» . . ومن ولاة «عمان» : «جيفر بن الجلندي» . . و«عبد بن الجلندي» . . ومن ولاة «بنى الحارث» : «ينيد بن الطفيل الحارثي» . . و «عبد يغوث بن وعلة الحارثي» . . و «يزيد بن المحجل الحارثي» . . و«عاصم بن الحارث الحارثي» . . ومن ولاة «بني نهد» : «طهفة النهدي» . . و «قيس بن الحصين ذي الغُصّة» . . ومن ولاة « اليمن » ، بأنحائها ـ وذلك غير الذين عينوا من العاصمة \_ مثل على بن أبى طالب . . ومعاذ بن جبل . . هناك من أبناء مدنها ونواحيها وقبائلها ، الولاة : «عمرو بن حزام» في «نجران» . . و «الحارث بن عبد كلال» . . و «نعيم بن عبد كلال» . . والنعمان: قَيْل ذي رعين، ومعافر، وهمدان \_ في «حمير» \_ . . و (زرعة بن ذي يزن» . . و «فهد الحميري» . . و «عمير ذي يزن» \_ في «همدان» \_ . . و «قيس بن مالك الأرحبي» \_ في «همدان» \_ . . و «مالك بن النمط» \_ في «همدان» \_ . . و«ضهام بن زيد» \_ في «همدان» \_ . . و «قيس بن نمط الأرحبي» \_ في «همدان» \_ . . و «عك ذوخوان» \_ في «اليمن» \_ . . . و «معدى كرب بن أبرهة» ـ في «خولان» ... و «خالد بن ضار الأزدى» .. في «الأزد»... و «جنادة الأزدى»\_في «الأزد»\_. . و «ظبيان بن عمير بن الحارث الأزدى» \_ في «الأزد» ... و«ربيعة بن ذي المرحب الحضرمي» \_ من «حضرموت» \_ . . و «وائل بن حجر الحضرمي» \_ من «حضرموت» \_ . . و «المهرى بن الأبيض» \_ من «أهل مهرة» \_ . . . إلخ . . . إلخ . . . إلخ . .

تلك بعض من أسماء الولاة ، الذين بقيت لنا وثائق وكتب تولية الرسول ، وهي معلى القبائل والنواحي والمدن والأقاليم . . وهي صفحة من الواقع التاريخي للدولة الإسلامية الأولى ، يقفز عليها \_ جاهلا لها . . أو متجاهلا إياها \_ كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] عندما يدعي أنه لم تكن دولة ، لأن رسول الله ، وين ولاة!! . .

أما إذا نحن تأملنا سطورا من هذه الوثائق «الإدارية»، التي حددت

للولاة نطاق الولاية ، وممتلكاتها ، وماذا لأهلها ، وماذا لعاصمة الدولة ، وقواعد وقوانين وضوابط وأحكام المعاملات الدنيوية والدينية . . وأيضا علاقة الولاية بالجيران و «الآخر الديني» . . إذا شئنا سطورا شاهدة على فكر «الإدارة ـ السياسية» و «السياسة ـ الإدارية» للدولة الإسلامية ، كما حددتها مكاتبات الرسول ، علي ، إلى الولاة وقبائلهم . . فإننا واجدون :

ا \_ فى كتاب النبى إلى أهل «عمان والبحرين»: «.. وإن لهم ما أسلموا عليه، غير أن مال بيت النار، ثُنيا لله ورسوله، وإن عُشُور التمر صدقة، ونصف عُشُور الحب. وإن للمسلمين نصرهم ونصحهم، وإن لهم على المسلمين مثل ذلك. وإن لهم أرحاءهم يطحنون بها ماشاءوا»..

٢ - وفي كتاب النبى بتولية العلاء بن الحضرمى على قبيلة عبد القيس - في البحريان - نقرأ: «. والعلاء بن الحضرمي: أمين رسول الله على بَرِّها، وبحرها، وحاضرها وسراياها، وماخرج منها. وأهل البحريان خُفراؤه من الضيم، وأعوانه على الظالم، وأنصاره في الملاحم، عليهم بذلك عهد الله وميثاقه، لا يبدلوه قولا، ولا يريدوا فُرقة. ولهم على جند المسلمين الشركة في الفيء، والعدل في الحكم، والقصد في السيرة. حكم لا تبديل له في الفريقين كليهما. والله ورسوله يشهد عليهم . . ». .

٣ ـ وفى كتاب النبى إلى جيفر وعبد ابنسى الجلندى ـ فى عمان ـ نقرأ تعليق بقائهما فى الـولاية على إسلامهما . . و إلا عـزلهما رسول الله ، ﷺ : « . . إنكما إن أقررتما بـالإسلام وليتكما ، و إن أبيتما أن تقـرا بالإسلام فإن ملككما زائل ، وخيلى تحل بساحتكما ، و وتظهر نبوتى على ملككما . »! . .

٤ \_ وفى كتاب النبى إلى طهفة النهدى، وقومه \_ بنى نهد . . . نقرأ تفصيل قواعد الحياة الاقتصادية التى حددتها الدولة الإسلامية للوالى وقومه :
 « . . لكم فى الوظيفة الفريضة ، ولكم الفارض والفريش ، وذو العنان

والركوب. والفلو الضبيس. لا يُمنع سَرْحُكم، ولا يُعضد طلحكم، ولا يُعضد طلحكم، ولا يُعبس دَرُّكُم، مالم تُضْمِروا الإماق، وتأكلوا الرِّباق. من أقر فله الوفاء بالعهد والذمة، ومن أبى فعليه الرِّبوة» (١٥)! . .

٥ \_ وفى كتاب النبى بتولية ربيعة بن ذى المرحب الحضرمى، على قومه فى حضرموت، قانون ضابط لحكم الولاية وإدارتها.. نقرأ فيه: «.. إن لهم أموالهم ونخلهم ورقيقهم وآبارهم وشجرهم ومياههم وسواقيهم ونبتهم وشراجهم.. وإن كل رهن بأرضهم يحسب ثمره وسدره وقضبه من رهنه الذى هو فيه. وإن كل ما كان فى ثهارهم من خير فإنه لا يُسْأَل أحد عنه، والله ورسوله براء منه. وإن نصر آل ذى مرحب على جماعة المسلمين، وإن أرضهم بريئة من الجور، وإن أموالهم وأنفسهم و«زافر» حائط الملك الذى كان يسيل إلى آل قيس. وإن الله ورسوله جارٌ على ذلك» (١٦٠)!..

7 \_ وفى كتاب النبى بتولية مهرى بن الأبيض \_ على أهل مرة \_ نقرأ "إلزام" الحكومة الإسلامية للوالى وقومه "بشرائع الإسلام". . فيقول كتاب التولية : " . إنهم لا يُوكَلُون ولا يُغار عليهم ولا يُعْرَكون ، وعليهم إقامة شرائع الإسلام، فمن بَدَّل فقد حارب الله ، ومن آمن به فله ذمة الله وذمة

<sup>(</sup>١٥) الوظيفة: ما يقدر للإنسان كل يوم من رزق، والفريضة: من معانيها: الزكاة، والفارض: من معانيه: المسنة من الإبل، والعظيمة من البقر، والفريش: الثور العربى الذى لا سنام له. والعنان: سير اللجام للفرس. والركوب: كل مايركب. والفلو: المهر الصغير، في السنة الثانية من عمره، والفلو الضبيس: المهر الصعب العسير، والسرح: واحدها: السرحة: الأتان أدركت ولم تحمل، والطلح: شجرة حجازية، والدرّ: النزول الغزير للبن أو الماء، والإماق: لعله البخل ولعلها: الإباق والرباق: مفردها: ربق، وهو الحبل تشد به الدابة، والمراد هنا: نقض العهد، شبه العهد بالحبل المانع من التجاوز، والربوة: الزيادة،

<sup>(</sup>١٦) الشراج: مفردها: شرج: مسيل الماء من الحرة ـ الأرض ذات الحجارة ـ إلى السهل. والسدر: شجر النبق. والقضب: كل مايأكله الإنسان من النبات الغض. أو الشجر الطوال. أو: البرسيم.

رسوله. اللُّقطة مؤداة ، والسَّارحة مندّاة ، والتفث السيئة ، والرفث الفسوق..»(١٧)!..

٧ ـ وفى كتاب النبى إلى «ثقيف»، نجد تنظيا حتى للصيد، وقواعد التعامل مع الشجر!!.. وتحديدًا لعقاب المخالفين للقواعد والتنظيات.. «.. فمن وُجد يفعل من ذلك شيئا فإنه يجلد وينزع ثيابه، وإن تعدى ذلك أحد فإنه يُؤخذ فيُبْلَغ به محمدا النبى.. »(١٨)!..

أفبعد كل ذلك \_ وما أشرنا إليه قطرة من بحر \_ . . أفبعد هذه «المولايات»، وهولاء «الولاة»، وهذه «القوانين . . والتنظيمات» الضابطة لحدود الولايات، وأملاكها، وقواعد المعاملات الدنيوية فيها، وتقرير حاكمية الشريعة \_ « إقامة شرائع الإسلام» \_ . . أفبعد كل ذلك يجوز لصاحب [ الإسلام وأصول الحكم] أن يقول : إنه لم تكن دولة . . ولم يكن ولاة ولا قضاة . . وأن النبى « لم يتعرض لشيء من سياسة تلك الأمم الشتيتة ، ولا غير شيئا من أساليب الحكم عندهم ، ولا مما كان لكل قبيلة منهم من نظام إدارى أو قضائى ، ولا حاول أن يمس ما كان بين تلك الأمم بعضها مع بعض ، ولا ما كان بينتها وبين غيرها ، من صلات اجتماعية أو اقتصادية . . فبقى التباين \_ بعد الإسلام \_ كبيرا بين تلك الأمم العربية ، في مناهج الحكم ، وأساليب الإدارة ، وفي الآداب والعادات ، وفي كثير من مرافق الحياة وأساليب الإدارة ، وفي الآداب والعادات ، وفي كثير من مرافق الحياة الاقتصادية والمادية والمادية » (١٩٠)؟!

<sup>(</sup>۱۷) لا يعركون: أى لا يُزاحمون. والسارحة: الماشية المنطلقة للرعى. والمنداة: لعلها: الشاردة. انظر في معانى هذه المصطلحات الاقتصادية: د. محمد عارة: [قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية]. طبعة القاهرة. سنة ١٩٩٣م.

<sup>(</sup>١٨) انظر كل ذلك في [ مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة]، ص ٦٦ -

<sup>(</sup>١٩) [ الإسلام وأصول الحكم]. ص ٨٣، ٨٤.

هل هذا معقول؟! . . أم أن الرجل يتحدث عن دين غير الإسلام! . . ونبى غير محمد! . . وأمة غير الأمة التي عكست صورتها وجسدتها هذه «الوثائق» التي أشرنا إلى سطور من سفرها الكبير؟! . .

إننا لسنا، فقط، بإزاء تناقض صارخ ـ غير مبرر ولا مسبوق ولا معقول ـ بين أحكام صاحب [ الإسلام وأصول الحكم] وبين حقائق الواقع التاريخى للدولة الإسلامية، كما رسمتها وجسدتها «الوثائق». وإنها نحن، أيضا، بإزاء تناقضات بين الأحكام التي تبناها هذا الكتاب . ففي الوقت الذي ينكر على «الوحدة الإسلامية» بلوغها درجة «وحدة الدولة والسياسة»، نراه يصف الأوضاع القبلية بأنها « دول»!! . . فيتحدث عن القبائل العربية «بأنهم كانوا دولا شتى، على قدر ما تسمح به حياة العرب يومئذ من معنى الدولة والحكومة» (۲۰) . . ولم يتنازل، مراعاة لطبيعة تلك الحياة يومئذ، فيعترف للوحدة الإسلامية التي أقامها الرسول ، على مرتبة « الدولة» التي بلغتها عنده القبائل في بواديها!! . .

وهو إذا اعترف بأن «الزعامة الدينية التي كانت للرسول عليه السلام» قد جعلت تباين واقع الحياة العربية يخف ويتراجع، « فلقد وهت آثاره، وخفيت مظاهره، وخفت حدته، وذهبت شدته. ﴿ واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها ﴾ (٢١). »(٢٢).

رأيناه ينقلب على عقبيه \_ وفى السطر التالى!! \_ فيستدرك على هذا الذى قال، ملغيا إياه، فيقول: « ولكن العرب على ذلك ما برحوا أمما متباينة، ودولا شتى «٢٣)!!..

<sup>(</sup>٢٢) المرجع السابق وأصول الحبكم]. ص ١٨٥ ١٨٨ (٢٣) المرجع السابق. ص ٨٦.

فلا هو يحتكم إلى الواقع التاريخي، الذي سجلته وثائق العهد النبوى. . والتي جسدت صورة وحدة الدولة الإسلامية في السياسة. . والإدارة. . والحكم . . والتشريع . . وذلك فضلا عن وحدتها في الدين \_ وهو الذي أثمر «توحيده» كل هذه الوحدات في جميع تلك الميادين! . .

ولا هو راعى الحدود الدنيا من اتساق الأحكام التي تبناها في كتابه عن ذلك الواقع التاريخي الذي تحدث عنه!!..

وإذا اضطر إلى أن يشير إلى ما جاء به الإسلام من قواعد موحدة في شئون السياسة والدولة والإدارة . . فقال بصيغة « الإمكان»!! \_:

«وربها أمكن أن يقال، إن تلك القواعد والآداب والشرائع، التي جاء بها النبي عليه السلام، للأمم العربية ولغير الأمم العربية أيضا، كانت كثيرة، وكان فيها مايمس إلى حد كبير أكثر مظاهر الحياة في الأمم. كان فيها بعض أنظمة للعقوبات، وللجيش، والجهاد، وللبيع والمداينة والرهن، ولآداب الجلوس والمشي والحديث، وكثير غير ذلك. فمن جمع العرب على تلك القواعد الكثيرة، ووحد بين مرافقهم وآدابهم وشرائعهم إلى ذلك الحد الواسع الذي جاء به الإسلام، فقد وحد أنظمتهم المدنية، وجعلهم بالضرورة وحدة سياسية. فقد كانوا إذن دولة واحدة، وكان النبي عليه السلام زعيمها وحاكمها».

إذا « افترض» ذلك، رأيناه سرعان ما ينقض على هذا « الفرض» ليلغيه، وليحكم على الوحدة في « المرافق والآداب والشرائع» بأنها « لم تكن في كثير ولا قليل من أساليب الحكم السياسي، ولا من أنظمة الدولة المدنية»(٢٤)!!..

فكأن قارئ الكتاب محكوم عليه، إن هو تأمل، أن يعيش بإزاء «لوحة من المتناقضات»!!..

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٤ المرجع السابق. ص ٨٤.

وإذا كان شمول القرآن الكريم، إلى جانب العقيدة والعبادات، على حدود وأحكام، وشريعة تتجاوز آيات الأحكام والقصاص والحدود لتشمل كل معالم الطريق التي رسمها الوحى كي تُقوَّم مسيرة الإنسان على الصراط المستقيم.. إذا كان شمول القرآن لهذه الشريعة هو من المعلوم من الدين بالضرورة، والذي لم يختلف فيه ناظر في القرآن الكريم.. وإذا كانت الشريعة، كالعقيدة والعبادات، قد وردت في القرآن مورد التكليف ـ فإن السلطة التي تقيم هذه الشريعة لا بد وأن تأخذ هذا الحكم ـ التكليف الواجب؛ إذ ما لا يقوم الواجب إلا به فهو واجب..

وإذا كانت « الليبرالية »، مثلا، لا تقيمها إلا «سلطة ليبرالية ».. و«الاشتراكية» لا تقيمها إلا «سلطة فاشية» لا تقيمها إلا «سلطة فاشية».. فإن «الشريعة الإسلامية» لا تقيمها إلا «سلطة ـ أى «دولة» ـ إسلامية».. ووجوب إقامة «الشريعة» يستلزم «وجوب» إقامة « الدولة الإسلامية» التي تقيمها . تلك هي بداهة المنطق، ومنطق البداهة في وجوب «إسلامية الدولة»، طالما كانت هناك « شريعة إسلامية» واجبة الإقامة والتطبيق والتنفيذ في الاجتماع الإسلامي..

ولهذه الحقيقة تميز الحديث القرآنى عن «العقيدة» بأن لا سيطرة للرسول على قلوب المعتقدين لها والمطالبين بها. لأن القلوب لا تخضع لمعايير السيطرة والوكالة والجبر والإكراه. بينها اقترنت آيات الشريعة والحدود والأحكام بالطلب إلى رسول الله ، على «يقيم» هذا الذي جاءت به في حياة الاجتماع الإسلامي الذي أقامه وقاده وتزعمه. فلا إكراه في الاعتقاد. لكن لا قانون ولا شرع ولا حدود ولا أحكام يمكن أن تقوم ولا أن تقام في حياة أي مجتمع من المجتمعات إلا بمقادير وألوان من السيطرة والضبط، بل والقسر والإكراه. ففي العقيدة ما على الرسول إلا البلاغ «إنك لا تهدى من القرآن عندما كان يحمل من الأمر ما يتعدى حدود البلاغ ﴿إنك لا تهدى من القرآن عندما كان يحمل من الأمر ما يتعدى حدود البلاغ ﴿إنك لا تهدى من

أحببت ولكن الله يهدى من يشاء (٢٥). ﴿ فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفا (٢٦). . أما في الشريعة ، فلقد جاءت الآيات بوجوب إقامتها عليه وعلى المؤمنين ، ولم تقف فقط عند حدود البلاغ . . فهى قد أنزلت عليه ليقيمها ، وليس فقط ليبلغها . . الأمر الذي يعنى إيجاب إقامة «سلطة ـ دولة» التنفيذ والإقامة للشريعة وحدودها وأحكامها ﴿إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بها أراك الله (٢٧) ﴿ وأن احكم بينهم بها أنزل الله ولا تتبع أهواءهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله اليك . (٢٨) ﴿ وقل آمنت بها أنزل الله من كتاب وأمرت لأعدل بينكم ﴾ . (٢٩) ﴿ وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله ﴾ . (٣٠) ﴿ وإن جنحوا للسلم فاجنح لها وتوكل على الله ﴾ . (٣١) ﴿ خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم والله سميع عليم ﴿ (٣٢) . .

وإلا، فهل يتصور عاقل أن أحكام الشريعة وقوانينها في الحرب والسلم والزكاة وفي القصاص والحدود والخ. ولخ. قد نزلت لمجرد البلاغ والعلم، مع تركها، كالعقيدة، لاختيارات القلوب التي لا رقيب عليها ولا وكيل ولا حفيظ؟! . . إن هذا « المنطق» الذي زعمه صاحب [ الإسلام وأصول الحكم] مما لا يليق بالعاقلين، لتنوع الخطاب في آيات القرآن الكريم . . بل وحتى العبادات . . كتبها الله بمعنى أوجبها ﴿ وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها لا نسألك رزقا نحن نرزقك والعاقبة للتقوى ﴿ (٣٣) . . ولقد جسدت السنة والسيرة النبوية ذلك في واقع المسلمين، بالدولة والسلطة التي أقامها الرسول ، عَلَيْكُ في المدينة بعد الهجرة إليها . .

فزعم صاحب [الإسلام وأصول الحكم] بأن الرسول مجرد مبلغ، هكذا

<sup>(</sup>٢٥) القصص: ٥٦. (٢٦) الكهف: ٦. (٢٧) النساء: ١٠٥. (٢٨) المائدة: ٤٩.

<sup>(</sup>٢٩) الشورى: ١٥. (٣٠) الأنفال: ٣٩. (٣١) الأنفال: ٦١. (٣٢) التوبة: ١٠٣.

<sup>(</sup>۳۳) طه : ۱۳۲.

بإطلاق، هو زعم لميقل به حتى المستشرقون. وإذا كنا قد وفينا هذه القضية \_ قضية علاقة الدين بالدولة فى الإسلام \_ حقوقها فى العديد من الكتب والدراسات (٣٤). الأمر الذى يغنينا عن الرد هنا على هذه الدعوى. فإننا نسوق، فقط، عبارات للمستشرق « دافيد دى سانتيلانا» [١٨٤٥ \_ ١٩٣١ م] حول:

• تميز الخلافة الإسلامية عن البابوية: «.. وخلفاء الرسول ما هم بوارثى رسالته الروحية. لقد أبى أبو بكر قبول لقب « خليفة الله» واكتفى بلقب «خليفة رسول الله». ثم درج لقب « أمير المؤمنين» منذ زمن عمر بن الخطاب، فحدد بكل وضوح صفة ممثل السلطة العليا الذى هو فى الحقيقة ليس عاهلا « ملكا» بل هو «أمير» . أما وظيفته الدينية \_ وهى أصل جميع وظائفه الأخرى \_ . . فليس فيها ما يضفى على الخليفة صفة القداسة أو يسمه بميسم الكهنوت . إن سلطة الخليفة ، كرئيس دينى ، لا يمكن أن تعتبر سلطة حَبْريَّة أو بابوية ، فهو متجرد تماما من صفة الكهنوت ، لأن حكومة المسلمين ما كانت في أى زمن أو ظرف حكومة دينية و hierarchy ، ولم يوجد فيها تعاقب رسولى . . » (٣٥) .

فنحن هنا بإزاء خلافة مدنية ذات وظيفة دينية ، لها مرجعية إسلامية . . فلا هي بالعلمانية التي تفصل الدين عن الدولة ، ولا هي بالبابوية الكهنوتية . . إنها نموذج لم يعرفه الغرب . ولا علاقة له به «المشكلة » التي جاء «التنوير» \_ الغربي \_ العلماني » ليحلها في مجرى التطور الغربي الخاص . .

<sup>(</sup>٣٤) انظر كتبنا، [ الإسلام وفلسفة الحكم]، و[ معركة الإسلام وأصول الحكم]، و[ الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية] ، و[ العلمانية ونهضتنا الحديثة] ، و[الإسلام والسياسة : الرد على شبهات العلمانين].

<sup>(</sup>٣٥) [ القانون والمجتمع ] ـ بحث منشور بكتاب [ تراث الإسلام] . ص ٤٢٤ ، ٤٢٥. ترجمة جرجيس فتح الله . طبعة بيروت ، سنة ١٩٧٢ م

بل ويقول «سانتيلانا» عن الخلافة الإسلامية: إن «الأمير « وكيل » جماعة المسلمين، وأعماله تستمد قوتها وقانونيتها من المبدأ القائل إن الأمير يجب أن يضبع نصب عينه مصلحة المجموع. فلهذه الغاية « أمّر الأمراء». وكما يجب أن يقدم الوكيل حسابا صحيحا على ما أنجزه لموكله وسيده، كذلك يتحتم على الخليفة أن يسترشد بالله »(٣٦). فالخلافة والوكالة والنيابة \_ في الحكم \_ عن الأمة ، وبها أن الأمة ومعها الخليفة مستخلفة لله في عمارة الأرض، فالكل عن الأمة ، وبها أن الأمر الذي يجعل بينها وبين النموذج البابوي في الدولة مرجعية الشريعة . . الأمر الذي يجعل بينها وبين النموذج البابوي في الدولة فارقا جوهريا . . ويجعل ، من ثم، استعارة « التنوير \_ الغربي \_ العلماني » لنقدها ونقضها مفارقة فكرية شديدة الغرابة وبالغة الشذوذ! . .

وإذا كان لا بد من نص آخر لذات المستشرق الغربي - الحجة في دراسة وتدريس الشريعة الإسلامية (٣٧) - فلنتأمل قوله: « إن الرابطة التعاونية الموجودة بين الخليفة والشعب تبقى متينة وثيقة العرى ما دام الخليفة صالحا للقيام بواجبه في حماية المجتمع الإسلامي، فإذا لم يعد أهلا لمنح شعبه ما يريده منه، بطل سلطانه وفسخ العقد شرعا بين المتعاقدين (٣٨)؟!..

فأين هي الخلافة الإسلامية التي كانت ولاية صاحبها «كولاية الله وولاية رسوله. . يجلس غير بعيد من مقام العزة الإلهية». . كما قال وادعى على عبدالرازق؟! . . و«سانتيلانا» يقول : « إنها ما كانت في أي زمن أو ظرف حكومة دينية»؟!

• وتميز الشريعة الإسلامية عن الشرائع الأخرى، بالجمع بين « المنفعة » و «الأخلاق »، كمعيارين جامعين بين « المدنية » و «الإلهية »، هو الآخر مصدر

<sup>(</sup>٣٦) المرجع السابق. ص ٤٢٥.

<sup>(</sup>٣٧) درس الفلسفة والشريعة والتاريخ في جامعة روما والجامعة المصرية.

<sup>(</sup>٣٨) المرجع السابق. ص ٤٢٧.

لتميز دولتها وسلطتها عن الدول الأخرى وطبيعة السلطة فيها.. وهذا التميز في الشريعة، يتحدث عنه «سانتيلانا» أيضا فيقول: «عبثا نحاول أن نجد أصولا واحدة تلتقى فيها الشريعتان الشرقية والغربية ( الإسلامية والرومانية).. إن الشريعة الإسلامية شريعة دينية تغاير أفكارنا أصلا .. إن الفارق بين حقوق الله وحقوق العباد ليس فيه من معنى أكثر من الفارق بين القانون العام والقانون الخاص. وللفكرة الدينية بلا ريب أثر عظيم .. ولكنه مستمد من الصبغة الأخلاقية التى تسود القانون، أى من العلاقة التى تقترب غالبا لتوحد بين القواعد القانونية والتعاليم الأخلاقية توحيدا تاما .. وهكذا ترسم الأخلاق والآداب في كل مسألة حدود القانون .. وتلك هى الميزات التى تسم الشريعة الإسلامية في كبد حقيقتها. وقد تجرأ على وضعها في أرفع مكان وتقليدها أجل مديح علماء القانون ، وهو خليق بها» (٣٩) .

فنحن أمام شريعة متميزة، جمعت بين « المدنى» و «الدينى»، اقتضت دولة وخلافة متميزة، جمعت بين « المدنى» و «الدينى». و تلك شهادة واحد من أساطين « التنوير \_ الغربى»، الذين عصمهم علمهم بحقيقة شريعة الإسلام وخلافته من الخلط بين الشرائع. . والحضارات . . والدول والسلطات . .

وهى شهادة تنقض دعوى الذين جعلوا إسلامنا نصرانية.. وشريعتنا لاهوتا كنسيا.. وخلافتنا بابوية حكمت بالحق والتفويض الإَلَمين.. كما فعل صاحب [ الإسلام وأصول الحكم]!!..

\* \* \*

وإذا كان هذا هو حظ هذه الدعوى من الشذوذ عن منطق القرآن والسنة، وعن حقيقة تاريخ الرسالة، بل وعن إجماع الذين درسوا هذا

<sup>(</sup>٣٩) المرجع السابق. ص ٤٣١، ٤٣٦ ، ٤٣٨.

الجانب من الإسلام وتاريخه، مسلمين وغير مسلمين. . فإن من الحق علينا أن نشير إلى حقائق قد تكشفت بعد سنوات من صدور هذا الكتاب \_ [الإسلام وأصول الحكم] \_ تشهد على أن الشيخ على عبد الرازق قد تراجع عما جاء فيه . . بل وتبرأ منه أيضا!! . .

● لقد حوكم الرجل على آرائه هذه، تأديبيا، أمام «جماعة كبار العلماء» باعتبارها قيادة الجماعة العلمية التي ينتسب إليها علماء الأزهر \_ وأدانته، وأخرجته من زمرة العلماء بتاريخ ٢٢ من المحرم سنة ١٣٤٤هـ \_ ١٢ من أغسطس سنة ١٩٢٥م. وفي اليوم التالي لصدور الحكم، أدلي الشيخ على عبد الرازق لجريدة «البورص إجبسين» بحديث \_ أعادت نشره في اليوم التالي صحيفة [السياسة اليومية] \_ أعلن فيه تمسكه بآرائه، بل وقال إنه سيواصل الإعلان عنها بكتابات ومحاضرات وأحاديث جديدة، غير هذا الكتاب. . فعندما سأله المحرر:

- "وهل تعتزم، برغم الحكم، أن تستمر في آرائك، وأن تستمر في نشرها؟ أجاب: - " بلا ريب. لأن الحكم لم يعدل طريقة تفكيري».

فعاد المحرر ليسأل: ـ وبأى الوسائل؟

فقال: \_ «بكل الوسائل المكنة، كتأليف كتب جديدة، ومقالات في الصحف ومحاضرات وأحاديث» (٤٠).

لكن الذى حدث، هو أن الشيخ على عبد الرازق قد صمت عن الحديث وامتنع عن الكتابة فى هذا الموضوع. . بل وحرص على الابتعاد عن ذكره أو التذكير به . . حتى لقد رفض التصريح بإعادة طبع كتابه ـ الذى

<sup>(</sup>٤٠) انظر كتابنا [ معركة الإسلام وأصول الحكم] ، ص ١٣١. طبعة القاهرة \_ دار الشروق \_ سنة ١٩٨٩ م.

نفدت طبعاته فى العام نفسه ـ سنة ١٩٢٥م ـ وظل على هذا الرفض حتى وفاته سنة ١٩٦٦م (٤١)!!..

• وبعد أقل من عشرين يوما من حكم هيئة كبار العلماء، نشرت جريدة « السياسة» كلاما للشيخ على عبد الرازق، تضمن عبارات عن الإسلام و «الشريعة»، في صياغة تضبط الفكر على نحو متميز عها جاء في كتابه . . فلقد قال : « إن الإسلام دين تشريعي ، وإنه يجب على المسلمين إقامة شرائعه وحدوده، وإن الله خاطبهم جميعا بذلك . ولكن الله لم يقيدهم بشكل مخصوص من أشكال الحكومات، بل ترك لهم الاختيار في ذلك ، وفق مقتضيات الزمن، وحيث تكون المصلحة . . » (٢٤) . وهو كلام لا يختلف عليه اثنان . . فوجوب إقامة شرائع الإسلام، يقتضى وجوب إقامة دولة إسلامية تقيم هذه الشرائع . . أما « شكل» هذه الدولة فهو متطور وفق المصالح والأزمنة .

• وفي مارس سنة ١٩٣٢م، ألقى الشيخ على عبد الرازق محاضرة بقاعة «إيوارت» ـ بالجامعة الأمريكية بالقاهرة ـ عن «الدين وأثره في حضارة مصر الحديثة». . قال فيها ـ ضمن ماقال ـ : « جرت مصر منذ العصور الأولى على أن يكون الحكم فيها شرعيا، يرجع إلى أحكام الإسلام والأوضاع الإسلامية، وكان المصريون يفزعون أن يحتكموا إلى غير الإسلام، لأن الحكم بغير ما أنزل الله كفر صريح في القرآن» (٤٣)!! . .

وهو كلام مناقض تماما لما قرره كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] من ترك الإسلام طبيعة الحكم للعقل والتجريب، يختار المسلمون بها حكومتهم،

<sup>(</sup>٤١) انظر آخر حديث صحفى أدلى به للأستاذ محمود أمين العالم ـ مجلة « المصور» ــ والذى نشر عقب وفاته ـ٧ ـ ١٠ ـ ١٩٦٦م .

<sup>(</sup>٤٢) [السياسة] ، عدد ١ سبتمبر سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>٤٣) انظر كتاب: [ حضارة مصر الحديثة]. طبعة القاهرة \_ المطبعة العصرية، سنة ١٩٣٣م - الجامعة الأمريكية. .

استبدادية أو شورية، ديمقراطية أو بلشفية أو استبدادية! . .

• وحينها كان عضوا بمجلس النواب. سنة ١٩٤٦م.. وعرض على المجلس المشروع الخاص بقانون الأوقاف.. ورأى فيه بعض الثغرات، قال: « إنكم في هذا التشريع توشكون أن تفتحوا في باب التشريع الإسلامي حدثا جديدا أخشى أن يكون بعيد العواقب، وأخشى أن تكون أقرب الآثار المترتبة عليه أن يمزق الفقه الإسلامي، الذي هو الرابطة الأقوى بين الأمم الإسلامية»!!..

وهو كلام لا يقوله إلا خصوم كتاب [ الإسلام وأصول الحكم]!!...

• وفى سنة ١٩٤٧م. أصدر كتابه [ الإجماع فى الشريعة الإسلامية]، وهو محاضرات ألقاها على طلاب كلية الحقوق ، جامعة فؤاد الأول \_ القاهرة \_ . . ومافيه من الفكر لا علاقة له بفكر كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] . . بل هو على النقيض منه !!

• وفى سنة ١٩٥١م. . جمع لقاء بين الشيخ على عبد الرازق وبين الأستاذ أحمد أمين، دار فيه حوار حول جمود المسلمين وأسبابه، والسبيل إلى خلاصهم منه . . فقال على عبد الرازق فيها قال : « إن دواء ذلك أن نرجع إلى مانشرته قديها من أن رسالة الإسلام روحانية فقط، ولنا الحق فيها عدا ذلك من مسائل ومشاكل . . إلخ . . ».

فلما تحدث أحمد أمين \_ بمقال له في مجلة [ رسالة الإسلام ] (٤٤) \_ عن هذا اللقاء، والحوار الذي دار فيه ، ونشر نص عبارة على عبد الرازق . . كتب الشيخ على تعقيبا نشر في العدد التالي من المجلة (٤٥) . . اعترف فيه بأنه قد

<sup>(</sup>٤٤) [ رسالة الإسلام] . عدد إبريل سنة ١٩٥١م \_ وعنوان مقال أحمد أمين: « الاجتهاد في الإسلام».

<sup>(</sup>٤٥) [ رسالة الإسلام]. عدد مايو ، سنة ١٩٥١م . وعنوان التعقيب: «تعقيب على مقال الاجتهاد في الإسلام».

قال العبارة المنسوبة إليه، ولكنه نفى أن يكون هذا رأيه، لا اليوم ولا قديما . . بل ونسب هذا الرأى والعبارة المعبرة عنه إلى الشيطان الذى ألقاها على لسانه . . وتبرأ منها . . وقال : « أرجو ألا يظن صديقى أحمد أمين بك ، أو من يقرأ كلمتى هذه ، أننى أمارى من قريب أو من بعيد في صحة الحديث الذى رواه عنى ، فإنى لأذكر هذا الحديث نفسه ، وأذكر أين ومتى كان ، وما ينبغى لشى عيرويه أحمد بك أمين أن يكون موضعا للمراء .

وما أرى فى الأمر إلا أن هناك خطأ فى التعبير جرى به لسانى فى المجلس الذى كنا نتجادل فيه ونستعرض حال المسلمين، وما أدرى كيف تسربت كلمة روحانية الإسلام إلى لسانى يومئذ؟! ولم أرد معناها!! ولم يكن يخطر لى ببال!! . .

بل لعله الشيطان ألقى فى حديثى بتلك الكلمة . . وللشيطان أحيانا كلهات يلقيها على ألسنة بعض الناس . هذه كلمة تصحح وضعا شخصيا أرى من الإنصاف أن يصحح . . » (٤٦) .

فهو هنا ينفى أن يكون هذا الرأى \_ أن الإسلام مجرد رسالة روحية \_ رأيه نفيا صريحا وقاطعا! . .

• وبعد سنوات من وفاة الشيخ على عبد الرازق، رغبت «دار الهلال» فى تجديد محاولة استئذان ورثته فى إعادة طبع كتابه [ الإسلام وأصول الحكم] بعد أن رفض هو ذلك عندما طلبه منه الأستاذ محمود أمين العالم وكان يعمل بدار الهلال فى منتصف الستينيات وطلبت «دار الهلال» منى السعى إلى الحصول على هذه الموافقة . . فلقيت أكبر أبناء الشيخ على محمد وكان يعمل يومئذ بوزارة « القوى العاملة» ، بمجمع التحرير، ودار بيننا

<sup>(</sup>٤٦) انظر المقال كاملا في كتابنا: [ الإسلام والسياسة \_ الرد على شبهات العلمانيين]. ص ١١٣ - ١١٥ \_ طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٣م.

حوار طويل، عبر فيه عن رغبته هو شخصيا في إعادة نشر الكتاب، وكان يتوقع من ذلك ربحا ماديا كبيرا، لكنه قال إن والده كان رافضا لإعادة النشر رفضا تاما. وأنه ـ رحمه الله ـ أمام الإلحاح عليه من البعض لإعادة طبعه، هم أن يكتب صفحات يسجل فيها ملابسات صدوره سنة ١٩٢٥م، وحقيقة فكره إزاء القضايا التي أثارت الجدل عندما صدر الكتاب، لأن فكره مغاير للمفهوم من الكتاب . ولقد كتب ثلاث صفحات . ثم مات دون أن يكمل البحث . وحتى هذه الصفحات، فإنها ضاعت . . هكذا أخبرني أكبر أبنائه . .

• وعندما نشرت مجلة [ الطليعة] \_ المصرية \_ النص الكامل للكتاب، «ملحقا» بعدد نوفمبر سنة ١٩٧١م \_ والذي نشرت أنا فيه « ملفا» عن المعركة الفكرية التي أثارها الكتاب عند صدوره . . . ثم نشرت « المؤسسة العربية للدراسات والنشر» ببيروت الكتاب، مع دراستي عنه ، و « و ثائق » معركته \_ التي جمعتها في سنة ١٩٧٢م \_ رفعت أسرة على عبد الرازق الأمر إلى القضاء ، طالبة من الناشرين تعويضا عن عدم الاستئذان ، وعن نشر كتاب كان صاحبه رافضا إعادة نشره ، الأمر الذي يجعل إعادة النشر إساءة إلى المؤلف!! . .

## \* \* \*

وهكذا . . إذا نحن تتبعنا موقف على عبد الرازق من كتابه هذا ، نكاد نجده \_ منذ سبتمبر سنة ١٩٢٥م \_ موقف « المتبرئ » من مضمون هذا الكتاب . . فمواقفه الفكرية المتوالية تنقض القضية المحورية والخلافية التى قام عليها الكتاب \_ قضية تجريد الإسلام من الشريعة المنظمة لإسلامية الدولة والسلطة ، وعلاقته بشئون العمران البشرى \_ . . وإصراره \_ حتى فى أثناء محاكمته التأديبية \_ في أغسطس سنة ١٩٢٥م \_ على أن القول بروحانية

الإسلام وشريعته، ونفى علاقته بالدولة والعمران، ليس رأيه. بل كان يردد أنه لم يقله لا في هذا الكتاب ولا في غيره!! . .

وحتى عندما قال هذه العبارة « إن رسالة الإسلام روحانية فقط» ، في حواره مع أحمد أمين سنة ١٩٥١، لم يقلها معترفا بأنها « رأيه». . بل قال وهذا هام ومثير لعلامة استفهام كبرى \_ . . قال : «ما نشرته قديها من أن رسالة الإسلام روحانية فقط» . . . فهو «ناشر» [؟؟!!] . . وعاد في «التعقيب» على هذا الحوار ليردد موقفه الدائم من هذه القضية \_ موقف النفى أن يكون هذا «رأيه» ، وقال : «فقد زعم الطاعنون الذين جعلوا في قلوبهم الحمية يومئذ: أننى في ذلك البحث قد جعلت الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة . . أما أنا فقد رددت ذلك عليهم ، وقلت لهم يومئذ، صادقا وخلصا : «إننى لم أقل ذلك مطلقا ، لا في هذا الكتاب ولا في غيره ، ولا قلت شيئا يشبه ذلك الرأى أو يدانيه» [؟؟!!] . .

فهو دائم الرفض لأن يكون هذا الرأى ـ الواضح في الكتاب وضوح الشمس ـ هو رأيه، أو أنه قاله، أو قال ما يشبهه أو يدانيه!! . . وعندما قاله، في حواره مع أحمد أمين، عبر عن علاقته به بكلمات : « ما نشرته قديما»!! . . تلك هي علامة الاستفهام الكبرى . . التي لا تكفي في الإجابة عنها حقيقة نقض الرجل في سنوات عمره التي تلت صدور الكتاب للفكرة المحورية التي دارت حولها صفحاته القليلة . . لكن هل كل ما في الأمر أن الرجل قد تراجع عن آرائه، ثم استعظم أن يعلن التراجع ، فزعم أن ما فهمه الجميع ـ من المعارضين له والمؤيدين ـ لم يكن هو حقيقة رأيه؟! . . أم أن الرجل كان مجرد « ناشر» لهذا الرأى ، الذي أثار ولا يزال يثير من الجدل واللغط في حياتنا الفكرية ما لم يثره رأى آخر في كتاب غير هذا الكتاب؟! . .

تلك هي علامة الاستفهام الكبرى، التي تبحث عن إجابة مؤسسة على البحث والتحقيق!

إن الاستقطاب حاد، بل شديد الحدة ، بين أنصار كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] وبين خصومه . . لكن الأنصار والخصوم جميعا متفقون كل الاتفاق على أن جوهر فكر هذا الكتاب هو أن الإسلام دين لا دولة ، ورسالة دينية روحية لا علاقة لها بنظام الحكم وفلسفته وبالعمران البشرى وضوابطه ؛ فكل ذلك متروك للعقل والتجريب . بل إن الكتاب ذاته قد ساق هذا الفكر الجوهرى في باب من أبوابه تحت عنوان : « رسالة لا حكم ، ودين لا دولة» . . الأمر الذي يجعل قول «صاحب » هذا الكتاب إنه لم يقل ذلك مطلقا أمرا مستحيل التصديق ، بل ومستحيل التصور أيضا!! . .

فإذا انتهى المطاف بالشيخ على عبد الرازق ليقول \_ فى سنة ١٩٥١م \_ إنه قد «نشر» هذا الرأى قديما. لكنه رأى « ألقاه الشيطان على لسانه» . . فإنه يفتح أمام البحث والتحقيق بابا للتنقيب عمّن يكون هو « الشيطان» الذى ألقى هذا «الرأى» إلى على عبد الرازق، فنشره كتابا عن [ الإسلام وأصول الحكم] ، فى إبريل سنة ١٩٢٥!

## \* \* \*

وإذا كان حسم هذه القضية \_ قضية المؤلف الحقيقى لما فى هذا الكتاب من آراء \_ هو « الأمل» الذى قد يصعب الوصول فيه إلى « اليقين العلمى الذى تطمئن له القلوب كل الاطمئنان ، خصوصا وأطراف القضية وأركان الدعوى جميعا قد غدوا فى ذمة الله ، فإننا سنحاول هنا ترتيب وقائع هذه القضية ، وعرضها على « المنطق العلمى» ، آملين أن نقترب فيها من «اليقين» ، أو على الأقل « الظن الراجح» ، الذى يفتح الباب لمن يستكمل البحث فيصل بنا فيها إلى هذا «اليقين»! . .

● لقد بدأت قصة التشكيك في أن على عبد الرازق هو المؤلف الحقيقى لهذا الكتاب، في نفس عام صدور هذا الكتاب سنة ١٣٤٤هـــ١٩٢٥م. .

. نفى واحد من أهم الكتب التى تصدت له بالنقد والتفنيد، وهو كتاب [حقيقة الإسلام وأصول الحكم] الذى كتبه الشيخ محمد بخيت المطيعى [١٢٧١ \_ ١٣٥٤ هـ ، ١٣٥٤ \_ ١٩٣٥ م] \_ وكان يومئذ عضوا بهيئة كبار العلماء، التى حاكمت على عبد الرازق وأدانته، ومفتيا سابقا لمصر. وواحدا من أصحاب الإنتاج العلمى المتميز \_ فى هذا الكتاب نجد أول خيوط التشكيك فى تأليف على عبد الرازق لكتاب [ الإسلام وأصول الحكم]. . يقول الشيخ بخيت:

« ومن هذا تعلم أن المؤلف \_ [ على عبد الرازق] \_ يرمى، كما قلنا، إلى أن يجعل الملة الإسلامية قاصرة على أحكام الأمور الدينية، ويلغى الأحكام المتعلقة بالأمور الدنيوية، كما أنه يلغى تنفيذ الأحكام، ويجعل رسالته على قاصرة على مجرد التبليغ، فيجعل الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة جاءت لتنظيم العلاقة بين الإنسان وربه؛ أما ما بين أفراد النوع الإنساني من المعاملات الدنيوية وتدبير الأمور العامة، فلا شأن للشريعة به، وليس من مقاصدها، ولا بعث له النبى على أوحى بشىء منه إليه. وسيأتى المؤلف \_ وعلى عبد الرازق] \_ يصرح بذلك في صحيفة ٧٨ و٧٩ من كتابه.

ومن العجب أن المؤلف، مع ذكره ذلك صريحا في كتابه، بالخط العربي، وهو عربي، يذكر (٤٧) في مذكرته التي قدمها في دفاعه أمام هيئة كبار العلماء: أنه لم يقل ذلك مطلقا لا في الكتاب ولا في غير الكتاب ولا قال قولا يشبهه أو يدانيه». ا هـ.

غير أن الشيخ عليا ربها كان صادقا فيها يقول، لأننا علمنا من كثيرين ممن يترددون على المؤلف أن الكتاب ليس له فيه إلا وضع اسمه عليه فقط، فهو منسوب إليه فقط، ليجعله واضعوه من غير المسلمين ضحية هذا

<sup>(</sup>٤٧) في الأصل: « ينكر ». وهو خطأ .

الكتاب، وألبسوه ثوب الخزى والعار إلى يوم القيامة، وشهروا باسمه عند العقلاء تشهيرا لايرضاه لنفسه من عنده أدنى مسكة من عقل. . » (٤٨) .

فالشيخ بخيت ينقل عن «كثيرين» ممن يترددون على الشيخ على عبدالرازق، أن الكتاب ليس من تأليفه، وإنها «واضعوه من غير المسلمين»، وليس لعلى عبد الرازق «فيه إلا وضع اسمه عليه فقط»!!.. أى أن الكتاب من وضع المستشرقين!..

• ويأتى الدكتور محمد ضياء الدين الريس، فيمسك بهذا الخيط. . بادئا بالتعليق على كلام الشيخ بخيت، حيث يقول : «. . ونحن لا نقبله كحقيقة نجزم بها . ولكن لا يجوز أيضا أن نهمله . وإنها ننظر إليه كخيط نمسك به ونسير على توجيهه ، لعله يصل بنا إلى الحقيقة » .

وبعد أن «استنتج» من آراء الكتاب المعادية للإسلام والمتطرفة في عدائها هذا، أن كاتبه لا يمكن أن يكون مسلما. . بدأت تساؤلاته واستنتاجاته عمن يكون المؤلف الحقيقي له؟ . . فكتب يقول :

« فمن يكون إذن هذا الشخص غير المسلم الذى كتب عن الخلافة بهذه الصورة؟

الأظهر أنه كان أحد المستشرقين الإنجليز. ويغلب على الظن أن يكون هو المستر « مرجوليوث» اليهودى ، الذى كان أستاذا للغة العربية فى بريطانيا ، وتدل كتاباته عن الإسلام على أنه كان صهيونيا معاديا له وللمسلمين ، ويكتب عن الإسلام بجهالة ونزعة حقد . وقد فندنا نحن آراءه عن الدولة الإسلامية فى كتابنا « النظريات السياسية الإسلامية» ، وأثبتنا خطأها وبطلانها بالأدلة العلمية ، وبينا جهله أو ضلاله . . . . . .

<sup>(</sup>٤٨) [ حقيقة الإسلام وأصول الحكم] . ص ٢٣٦، ٢٣٧. طبعة القاهرة \_ المطبعة السلفية ومكتبتها \_ سنة ١٣٤٤هـ.

ومعروف أن الشيخ على ذهب إلى بريطانيا وبقى بها نحو عامين، فلا بد أنه كان متصلا بالمستر مرجوليوث أو تتلمذ عليه. فإن لم يكن «مرجوليوث» نفسه فأحد أعوانه، أو أحد المستشرقين الآخرين مثل «توماس آرنولد»، الذى يشير إليه الشيخ أو الكتاب في غير موضع، ويصفه « بالعلامة»، والذى ألف كتابا عن « الخلافة» هاجم فيه الخلافة بوجه عام، والعثمانية بوجه خاص. وقد نقدناه وبينا أخطاءه في كتابنا الذى ذكرناه: [ النظريات السياسية الإسلامية] . .

فالنظرية إذن \_ إذا سلمنا بصحة الخبر \_ أنه فى أثناء الحرب العالمية الأولى . . . كلفت المخابرات البريطانية أحد المستشرقين الإنجليز المتصلين بالدراسات الإسلامية أن يضع كتابا يهاجم فيه الخلافة وعلاقتها بالإسلام، ويشوه تاريخها ليهدم وجودها ومقامها ونفوذها بين المسلمين، فكتب «مرجوليوث» أو «أورنولد» أو غيرهما هذا الكتاب . فاستخدمته السلطات في الهند أو في غيرها . ثم بعد أن انتهت الحرب \_ وكان الشيخ عبد الرازق قد اطلع على هذا الكتاب أو عشر عليه \_ هذا، إن لم نفرض أن هذا كان باتفاق بينه وبين هذا المستشرق الذي اتصل به حينها كان في إنجلترا، أو بعض الجهات البريطانية التي كانت تعمل في الخفاء للقضاء على فكرة الخلافة ، والتي تحارب الإسلام \_ أخذ الكتاب فترجمه إلى اللغة العربية ، أو أصلح لغته إن كان بالعربية ، وأضاف إليه بعض الأشعار والآيات القرآنية التي يبدو أنها إن كان بالعربية ، وأضاف إليه بعض الأشعار والآيات القرآنية التي يبدو أنها لم تكن في أصل الكتاب ، وبعض الهوامش والفقرات ، وأخرجه للناس على أنه كتاب من تأليفه ـ ظنا منه أنه يكسبه شهرة ، ويظهره كباحث علمي ، ومتفلسف ذي نظريات جديدة ، غير مدرك مافي آرائه أو ثناياه من خطورة (١٤٤).

<sup>(</sup>٤٩) د. محمد ضياء الدين الريس: [ الإسلام والخلافة في العصر الحديث. نقد كتاب الإسلام وأصول الحكم]. ص ٢١٦\_٢١٦. الطبعة الثانية\_القاهرة، سنة ١٩٧٧م.

والدكتور الريس، في هذا الذي كتبه، لم « يحقق» رواية الشيخ بخيت . . و إنها وقف عند استنتاجات رآها « الأظهر» و «الظن الغالب» . . و إذا كانت استنتاجاته هذه و «ظنونه» لازالت بانتظار « التحقيق العلمي » الذي يخرجها من إطار « الظنون» . . فإن لنا عليها ملاحظات ، منها:

(أ) إن «توقعه» تكليف المخابرات البريطانية «مرجوليوث» أو «أرنولد» أو غيرهما كتابة كتاب يهاجم الخلافة، أثناء الحرب العالمية الأولى، للاستفادة به في الحرب ضد الدولة العثمانية . . هو «توقع» ليس عليه دليل ، بل ربها رجحت الأدلة عدم حدوثه . . فكتاب «أرنولد» [ ١٨٦٤ \_ ١٩٣٠ م] عن [الخلافة] كتب سنة ١٩٢٤م ، بعد انتهاء الحرب بسبع سنوات . وبحث «مرجوليوث» [ ١٨٥٨ \_ ١٩٤٠م] عن [ الاعتبارات التاريخية في الخلافة]، كتب سنة ١٩٢١م. . وبحثه عن [معنى كلمة الخليفة] ، كتب سنة ١٩٢٢م. . وكتبابه عن [ الخلافة] كتب سنة ١٩٢٤م. . وحتى كتباب «سانتيكانا» [١٨٥٥ ــ ١٩٣١م] عن [الخلافة والسلطان في الشرع الإسلامي]، فإنه قد كتب هو الآخر سنة ١٩٢٤م. . فكل هذه التآليف عن الخلافة، قد كتبت بعد الحرب العالمية الأولى بسنوات. . وبعد سنوات إقامة على عبد الرازق في إنجلترا\_[١٩١٣] ١٩١٠م] . . وكذلك الحال مع كل ماكتبه «جب» [ ١٨٩٥ ـ ١٩٦٧م] عن الخلافة . . فدراسته عن [ نظرية الماوردي في الخلافة]، كتبت سنة ١٩٣٧م. . وبحثه عن [ الخلافة في الإسلام]، كتب سنة ١٩٣٩م. . و[الخلافة عند السنة] تاريخ كتابته سنة ١٩٤٧م . . ودراسته عن [ تطبور الحكومة في صدر الإسلام] ، صدرت سنة ٥ ١٩٥٥م. . وبحثه عن [ الحكومة والإسلام في صدر العصر الجاهلي الأول]، كتب سنة ١٩٦٢م. . (٥٠).

<sup>( • 0 )</sup> انظر ذلك في الحديث عن أعمال هؤلاء المستشرقين: نجيب العقيقي، [ المستشرقون] . طبعة دار المعارف \_ القاهرة ، سنة ١٩٦٤ م .

«فالتوقع» الذي بنى عليه الدكتور الريس «ظنونه»، لا أساس له من الواقع والتحقيق! . .

(ب) الملاحظة الثانية: هي أن الدكتور الريس قد ناقش \_ في كتابه الفذ [النظريات السياسية الإسلامية] \_ كل آراء المستشرقين في الخلافة والحكومة الإسلامية والنظريات السياسية الإسلامية . من « مرجوليوث» إلى « أرنولد» إلى «مكدونالد» إلى «سانتيلانا» إلى « موير» (١٠) . . وناقش كذلك آراء على عبد الرازق (٢٠) . . ولم يكتشف في هذا الكتاب، الذي أورد فيه آراء المستشرقين \_ حتى بلغاتهم الأصلية \_ وآراء على عبد الرازق ، أن كتاب على عبد الرازق هو نفس كتابات وآراء هؤلاء المستشرقين!! . .

(ج) والملاحظة الثالثة: هي أن دعاوى كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] هي دعاوى غير مسبوقة في تاريخ الكتابة عن الإسلام والحكومة والسياسة على الاطلاق، سواء أكانت هذه الكتابة لمستشرقين أم لمسلمين. لقد اختلف المستشرقون حول طبيعة دولة الخلافة الإسلامية. . «أوتوقراطية» مستبدة؟ \_ أم «ثيوقراطية» \_ حكومة «القانون»؟ \_ . . وكان مرجع خلافهم هو موضوع بحثهم ونظرهم: « الخلافة الواقعية» \_ الناقصة . . التي شابتها شوائب « التاريخ الإسلامي»؟ . . أم «الخلافة بعمق الخلافة، كفكرة، وكقانون وكنظريات»؟ . . كما شخص القضية بعمق الدكتور الريس نفسه (٥٣) . . لكن أحدا من هؤلاء المستشرقين \_ ولا من غيرهم \_ لم يقل ماقاله كتاب [ الإسلام وأصول الحكم]: إن الإسلام لا علاقة له بالملك والحكم والسياسة . . وإن رسول الإسلام لم يقم حكومة ولا دولة ولم يقد أمة ، بالمعنى السياسي ، ولم يطبق شريعة تجاوز بها حدود البلاغ عن الله يقد أمة ، بالمعنى السياسي ، ولم يطبق شريعة تجاوز بها حدود البلاغ عن الله

<sup>(</sup>٥١) [ النظريات السياسية الإسلامية] . ص ٢٩٩ \_ ٣٠٤، وص ٣٢٠ \_ ٣٢٦. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م.

<sup>(</sup>٥٢) المرجع السابق. ص ٣٢٦\_٣٢٦. (٥٣) المرجع السابق. ص ٣٢٦.

. . ففكر هذا الكتاب غير مسبوق في هذا « الشذوذ» و «الابتداع»! ومن ثم فإن نسبته إلى كتابات أي من هؤلاء المستشرقين هو « ظن» لم يقم عليه دليل . . بل إن كتاباتهم عن الخلافة \_ والتي جاءت إبان إسقاطها \_ وليس أثناء الحرب العالمية الأولى \_ تنفى أي أساس لهذه « الظنون»!! . .

• فإذا جئنا إلى حقبة الثمانينيات \_ وإلى سنة ١٩٨٩م على وجه التحديد \_ وجدنا القضية تثار مرة أخرى \_ بل وعلى نحو غير مسبوق! . .

فبعد أن نشرت كتابى [ معركة الإسلام وأصول الحكم] (٤٥)، والذى ضمنته آراء على عبد الرازق. . ووثائق المعركة الفكرية التى أثارتها هذه الآراء . . ورد الشيخ محمد الخضر حسين بكتابه [نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم] على هذه الآراء . . وما قاله لى أكبر أبناء الشيخ على عبد الرازق محمد عن شروع والده، قبيل وفاته فى كتابة صفحات يوضح فيها حقيقة آرائه فى علاقة الدين بالدولة \_ وهى التى أسىء فهمها!! \_ وملابسات صدور كتابه سنة ١٩٢٥م ، الأمر الذى يوحى بتراجعه عن الآراء التى فهمت من الكتاب . . .

لما نشرت هذا الكتاب، كتبت ابنة الشيخ على ـ الدكتورة سعاد ـ مقالا بصحيفة [ الوفد] نفت فيه تراجع أبيها عن آرائه الواردة والواضحة في كتاب [الإسلام وأصول الحكم]!! . . ولما كنت أعلم الموقع والتوجه الفكرى للدكتورة سعاد ـ مدرسة الفلسفة بجامعة عين شمس ـ وهو الموقع والتوجه العلماني، الذي يرعى أبناءه في حقل الفلسفة الإسلامية الحبر الكاثوليكي الأب جورج قنواتي ـ من قاعدته الفكرية: « دير الآباء الدومينكان» بالقاهرة في فلقد آثرت أن يكون مقال الدكتورة سعاد مناسبة « للتحقق » من القضية . . قضية تراجع أو عدم تراجع على عبد الرازق عن الآراء الواردة في كتابه . .

<sup>(</sup>٥٤) طبعة القاهرة ـ دار الشروق ـ سنة ١٩٨٩م.

فطلبت من أحد نبهاء المحررين في صحيفة « الوفد» ـ الأستاذ عاد الغزالى، وهو من المتعاطفين فكريا مع العلمانية وكتاب على عبد الرازق! ـ إن يجمع خيوط القضية، ويبحث لعلامات استفهامها عن إجابات لدى الأحياء الذين كانوا على علاقة بصاحب [ الإسلام وأصول الحكم]، لتسجيل شهاداتهم عما سمعوه من الرجل حول هذا الموضوع. . وكانت الثمرة تحقيقا صحفيا، نشر في [ الوفد] على خمس حلقات . . شهد فيه الشيخ محمد الغزالى أن على عبد الرازق ـ وكان يصلى خلفه الجمعة بالجامع الأزهر ـ : « قد أعرب لى في العديد من اللقاءات عن أسفه وندمه الشديد إزاء ماجاء بكتابه . وأنه قد عدل عن موقفه الوارد فيه ، وخاصة فيما يتعلق بروحانية الرسالة الإسلامية ، فقد أكد لى ـ [ أي للشيخ الغزالى ] ـ أنه لم يقصد ذلك على الإطلاق ، لأن الإسلام ليس كهنوتيا ، ولأنه دين ودولة »! . .

أما الدكتور محمد رجب بيومى، وهو واحد من علماء الأزهر . . وعميد سابق لكلية اللغة العربية ، فقد شهد بأن الشيخ على عبد الرازق قد رغب فى لقائه، بعد أن اشترك الشيخ على فى فحص كتاب الدكتور بيومى [ الأدب الأندلسي بين التأثر والتأثير] ، في لجنة الأدب بمجمع اللغة العربية . وفى اللقاء ، الذي تم بمنزل الشيخ على ، سأل الدكتور بيومى الرجل « عما جاء في كتابه \_ [ الإسلام وأصول الحكم] \_ من أن الإسلام رسالة روحية محضة» . . ويستطرد الدكتور بيومى ليحكى جواب على عبد الرازق فيقول: إنه « نفى بشدة ، ودعاني إلى البحث عن المقال المنشور في مجلة [ رسالة الإسلام] . . » بشدة ، ودعاني إلى البحث عن المقال المنشور في مجلة [ رسالة الإسلام] . . » كلمة ألقاها الشيطان على لساني . . وليست رأيي ، ولم تكن رأيي في يوم من الأيام! . . ] \_

ويضيف الدكتور بيومى ، في « شهادته» فيقول : «وحينها قارنت المقال بآرائه الواردة في الكتاب زادت حيرتي ، فهو في الكتاب يعلن صراحة : أن

الإسلام دين لادولة، ولكنه في المقال يرى أن الكلمة تسربت على لسانه خطأ، وأن الشيطان ألقى في حديثه بتلك الكلمة. وقد تأكد لدى، بعد اللقاء، أن الرجل تراجع. وكان عليه أن يكون صريحا في التراجع، دون أن يلف تراجعه في أقنعة تكشف عها تستر» (٥٥)!

أما الشهادة الثالثة، فإنها كانت المفاجأة الكبرى، التى فتحت في قضية كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] بابا لا أظنه سيغلق في عهد قريب!!..

فلقد أدلى الشيخ أحمد حسن مسلم \_ وهو من علماء الأزهر. . وعضو لجنة الفتوى فيه \_ بشهادة قال فيها ، إنه فيما بين عامى ١٩٤٢ و١٩٤٨م كان يعمل واعظا بصعيد مصر. . في مركز بني مزار. . حيث بلدة « أبو جرج» ، بلدة الشيخ على عبد الرازق \_ وكان يوما في قرية « المودة» ، القريبة من « أبوجرج» ، فانقطعت به سبل العودة إلى منزله ، فقرر الذهاب إلى «أبوجرج» في ضيافة أسرة عبد الرازق . . وهناك التقى بالشيخ على . وبعد صلاة المغرب، لاحظ الشيخ مسلم آيات الخشوع على الشيخ على عبدالرازق ، حتى إنه « تنفل » بعد المغرب بست ركعات \_ والعادة أداء السنة بركعتين فقط \_ الأمر الذي جعل الشيخ مسلم يسأل الشيخ عليا :

« كيف يكون حرصك على أداء السنة بهذه الطريقة ، وأنت مؤلف كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] ، وهو كتاب عليه كثير من المآخذ التي تقدح في العقيدة؟! ».

ويحكى الشيخ مسلم بقية الحديث فيقول:

« فسكت الشيخ على عبد الرازق قليلا، وقال لى:

\_ وهل أنا الذي ألفت هذا الكتاب؟! إنها ألفه الدكتور طه حسين!

<sup>(</sup>٥٥) وانظر أيضا للدكتور محمد رجب بيومى: [كتاب الإسلام وأصول الحكم في الميزان] . ص ٦٢ \_ ٦٢ \_ ملحق « مجلة الأزهر» \_ صفر، سنة ١٤١٤ هـ.

فسألته:

\_ ولماذا نسبه إليك؟!

فقال الشيخ على عبد الرازق:

\_ لقد فاجأني بالكتاب وعليه اسمى . ولما سألته عن سبب ذلك \_ [ أى لما سأل على عبد الرازق طه حسين] \_ أجاب طه حسين، مازحا :

- «لكى تكون لك شهرة عالمية، وذلك بعد أن تنقل عنك وسائل الإعلام الأجنبية والعالمية، وتتحدث عن هذا الكتاب ومابه من فكر!!».

ولقد سأل الشيخ مسلم الشيخ على عبد الرازق، عن السبب فى كتمانه هذه الحقيقة، وخاصة بعد أن تعرض لما تعرض له بسبب هذا الكتاب، الذى لاعلاقة له به. . فكان جواب الشيخ على عبدالرازق \_ كما ورد فى شهادة الشيخ مسلم \_ وبأسلوب الحكاية:

- « إن أخلاقه أبت عليه أن يرفع قضية على صديق لعائلته . . كما أن تقاليد العائلة تمنع من إحراج الضيف أو وضعه في موقف غير كريم»(٥٦)؟! . .

تلك هى الشهادة « المفاجأة».. بل « القنبلة»!!.. والتى فتحت فى قضية كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] بابا سيظل مستعصيا على الإغلاق، وخاصة بعد أن أصبح « الفاعلون الأصليون» فى ذمة الله.. ولم يبق على «المسرح» سوى « الرواة»!!..

<sup>(</sup>٥٦) وانظر كذلك هذه الشهادة في صحيفة « الجمهورية» \_ القاهرية \_ عدد ٢٨ \_ ٥ \_ ١٩٩٣م. ولقد كتب الشيخ مسلم شهادته هذه بخطه \_ كعضو في مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر \_ عندما جرى الحديث حول كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] بمناسبة طبعته الجديدة ، سنة عندما جرى الحديث كتب « التنوير \_ المواجهة» . وتاريخ هذه الشهادة المكتوبة بخطه \_ ولدينا صورة منها \_ هو ١٢ يونية سنة ١٩٩٣م.

وإذا كنا لا نملك ولا نستطيع « قبول» هذه الشهادة على إطلاقها . . ولا رفضها» أيضا على الإطلاق . . فإن ما لدينا الآن هو حقائق تشكك في «قبولها على إطلاقها» ، وتدعو إلى البحث عن الوقائع والأدلة التى تقيد إطلاقها الغريب وأبعاد دلالاتها الأكثر غرابة!! . . والحقائق التى تشكك في «رواية» الشيخ مسلم - بصرف النظر عن انصراف الشك إلى « روايته هو» أو إلى « قول على عبد الرازق له» - فذلك أمر لا نملك عليه دليلا!! - . . هذه المحقائق مصدرها هو الشيخ على عبد الرازق نفسه . . وهي تقول: إن الرجل ، وإن شهد فكره وشهدت مواقفه - التي سبق رصدنا لها - أنه قد تراجع عن المقولة المحورية للكتاب، وهي أن الإسلام رسالة روحية لا علاقة تراجع عن المقولة المحورية للكتاب، وهي أن الإسلام رسالة روحية لا علاقة الرأى لم يكن رأيه في يوم من الأيام، وأنه لم يقله ولم يقل ما يشبهه ولا ما يدانيه الرأى لم يكن رأيه في يوم من الأيام، وأنه لم يقله ولم يقل ما يشبهه ولا ما يدانيه حتى في هذا الكتاب الذي يحمل اسمه . . إن هذا الرجل قد ظل ، في مواقفه المعلنة والمسجلة ، معترفا بأن هذا الكتاب هو كتابه هو ، وليس كتاب طه المعلنة والمسجلة ، معترفا بأن هذا الكتاب هو كتابه هو ، وليس كتاب طه حسين - كما تقول « رواية . . وشهادة » الشيخ مسلم! . .

ففى بداية « محاكمة » هيئة كبار العلماء للشيخ على عبد الرازق . . سأله رئيس الهيئة وشيخ الأزهر الأستاذ الأكبر الشيخ محمد أبو الفضل الجيزاوى ، وهو ممسك الكتاب بيمينه :

- \_ « الكتاب ده كتابك؟
- \_[ الشيخ على ]\_: أيوه كتابى.
- \_الشيخ أبو الفضل \_: وأنت مصمم على كل اللي فيه؟
  - \_الشيخ على \_: أيوه مصمم على كل اللي فيه " (٥٧) .

<sup>(</sup>٥٧) جريدة « السياسة» اليومية، العدد ٨٦٥، في ١٣ أغسطس، سنة ١٩٢٥م. وانظر وصف جلسة المحاكمة ووقائعها في كتابنا [ معركة الإسلام وأصول الحكم]، ص ٨٨ ـ ٩٢. طبعة دار الشروق ـ القاهرة، سنة ١٩٨٩م.

ولقد ظل هذا هو الموقف المعلن والثابت لعلى عبد الرازق بالنسبة لعلاقته بكتاب [ الإسلام وأصول الحكم].. ففي آخر لقاء صحفي تم معه.. وهو الذي قام به الأستاذ محمود أمين العالم في منتصف سنة معه.. أي قبل أقل من أربعة أشهر على وفاته في ٢٣ من سبتمبر سنة ١٩٦٦م .. ذهب الأستاذ العالم ، وكان عضوا بالتنظيم الطليعي للاتحاد الاشتراكي ـ طليعة الاشتراكيين ـ ويعمل بمؤسسة « دار الهلال» .. وكان المناخ الفكري في أعقاب محاكمة الشهيد سيد قطب [ ١٣٢٤ - ١٣٨٦هـ، المناخ الفكري في أعقاب محاكمة الشهيد سيد قطب [ ١٩٣٤ - ١٣٨١هـ، يأذن بإعادة طبع كتابه [ الإسلام وأصول الحكم].. وفي هذا اللقاء ـ الذي نشره الأستاذ العالم (٥٥) ـ ظل على عبد الرازق على موقفه:

• الاعتراف بأن هذا الكتاب كتابه . . وأنه لم يتخل عنه ! . .

• ورفض الإذن بإعادة طبعه، مخافة أن يلاقى بسبب ذلك أذى جديدا. . إذ لا ضهانات تجعله بمأمن من أن يلاقى مثلها لاقى من نشر هذا الكتاب! . .

لقد قال للأستاذ العالم \_ بعد إلحاحه عليه أن يأذن لدار الهلال في إعادة طبع الكتاب :

\_اطبعوا الكتاب كها تشاءون، ولكن دون استئذاني. ما أريد أن أحمل أى مسئولية في ذلك.

فلم قال له الأستاذ العالم:

\_ ولكنه كتابك ياسيدى، كتابك الجدير بالفخر والاعتزاز. . هل تتخلى عنه؟!. .

<sup>(</sup>٥٨) مجلة «المصور » ، في ٧ أكتوبر سنة ١٩٦٦م.

كانت إجابة الشيخ:

- لا. . لست أتخلى عنه ، ما تخليت عنه أبدا . على أنى لست مستعدا أن ألاقى بسببه أى أذى جديد . ما عدت أستطيع ذلك . كفانى ما لاقيت .

فقال له العالم . ليغريه بتغيير موقفه :

- لقد انتهى ذلك العهد البغيض. ولن تلقى اليوم، ولن يلقى كتابك غير التكريم والتقدير والإشادة من المفكرين ومن الدولة على السواء.

كان جوابه:

- من يدريني؟ من يدريني؟ أريد توكيدا من الدولة ، أريد ضهانا . فقال العالم:

ـ إن واقعنا الفكري والاجتماعي الجديد هو خير ضمان . .

فهز على عبد الرازق رأسه ، وقال:

لم أعد أحتمل أى مغامرة جديدة . . من يدرى؟ . . اطبعوا الكتاب على مسئوليتكم ، ولا تطلبوا منى إذنا بغير ضهان أكيد أطمئن إليه . . !! .

ففى هذا اللقاء ، الذى تم قبل أقل من أربعة أشهر من وفاة الرجل ، ظل الرجل ـ مع إصراره على عدم إقامة العلاقة بينه وبين طبعة جديدة للكتاب معترفا بأنه كتابه . . «لست أتخلى عنه ، ما تخليت عنه أبدا»! . . الأمر الذى يدعو إلى «التوقف» و«البحث» في « رواية» الشيخ أحمد حسن مسلم، التي روى فيها عن على عبد الرازق قوله : «وهل أنا الذى ألفت هذا الكتاب؟! إنها ألفه الدكتور طه حسين»!!

على أن لقائل أن يقول: إن الشيخ على عبد الرازق قد أطلع عالم الأزهر الشيخ أحمد مسلم على « السر» الذي لم يكن ليطلع عليه المفكر الماركسي . .

عضو التنظيم الطليعى، محمود أمين العالم.. وأن هذا « السر» ربما كان هو موضوع الصفحات التى هم الرجل بكتابتها أواخر حياته، أمام الإلحاح على إعادة طبع الكتاب، وفق رواية أكبر أبنائه محمد، وهى الرواية التى سبقت إشارتنا إليها ..

لكن ذلك كله يظل في إطار « الظنون » و «التخمينات » . . وفي أحسن الأحوال « الاستنتاجات » . . ولا يرقى شيء منه لمستوى الوقائع والأدلة التي يطمئن إليها « التحقيق » في مثل هذا الأمر الخطير . . أمر المؤلف الحقيقي لكتاب [ الإسلام وأصول الحكم] . . أهو على عبد الرازق ؟ . . أم الدكتور طه حسين ؟ . . ثم لماذا لم يبح بهذا « السر » للشيخ الغزالي ؟ . . واكتفى بتأكيد تراجعه عها جاء بالكتاب ؟ . .

• وإذا كنا لا نملك الأدلة التي تجعلنا نقبل كامل « رواية » الشيخ أحمد مسلم . . فإن لدينا من الأدلة ما يجعلنا نقول بوجود « علاقة» بين الدكتور طه حسين وبين هذا الكتاب . . وهي « أدلة» تخطو بنا خطوات على درب تبديد الغموض المحيط بهذا الموضوع! . .

وهذه الأدلة ستبدأ بها جاء في كتاب صغير، لكنه هام . . وعنوانه [طه حسين يتحدث عن أعلام عصره] ، لأخينا وصديقنا الدكتور محمد الدسوقي \_ أستاذ الشريعة بجامعة قطر \_ وهو عبارة عن آراء وكلهات للدكتور طه حسين ، دونها الدكتور الدسوقي إبان عمله « سكرتيرا مجمعيا» للدكتور طه حسين . عندما كان طه حسين رئيسا لمجمع اللغة العربية ، وكان الدكتور الدسوقي يعمل بالمجمع ، وعهدت إليه مهمة قراءة الكتب والصحف والرسائل للدكتور طه \_ وذلك ما بين سنة ١٩٦٤م وسنة ١٩٧٢م \_ . . وكان الدكتور الدسوقي \_ كها قال \_ «يكتب» كلهات طه حسين فور سهاعها منه (٩٥٠)! . .

<sup>(</sup>٥٩) انظر هذا الكتاب [طه حسين يتحدث عن أعلام عصره ] ـ طبعة دار المعارف، سلسلة «اقرأ»، سنة ١٩٩٢م.

وفى هذا الكتاب أربع صفحات عن علاقة طه حسين بعلى عبد الرازق . . وبكتاب [ الإسلام وأصول الحكم] . . نستطيع أن نخرج منها بالحقائق الآتية :

ا \_ على غير ما هو شائع من أن العلاقة كانت أصلا بين طه حسين و «أسرة» عبد الرازق . . يقول طه حسين لنا ، في هذا الكتاب ، إن العلاقة بدأت بينه وبين على عبد الرازق ، منذ مرحلة طلبها العلم في الجامع الأزهر ، ثم أصبحت مع « الأسرة» . . وفي ذلك يقول الدكتور طه : «عرفت الأستاذ على عبد الرازق منذ أيام الطلب في الأزهر ، ولم تقتصر علاقتى به وحده ، فقد شملت الأسرة كلها . وكانت لنا جلسات ممتعة في بيت آل عبد الرازق ، في عابدين . وأذكر أني رثيت والدة على عبد الرازق ، وكذلك والده ، وكان هذا الرثاء شعرا ، ونشر في الجريدة . . » . .

ويحدد طه حسين عمق العلاقة بينه وبين على عبد الرازق، ودوام الصلة والزمالة، منذ كانا طالبين بالأزهر، فيقول: "إن صلتى بعلى عبد الرازق كانت وثيقة جدا. وأذكر أن عليا، وهو طالب فى الأزهر، قد استأجر حجرة قرب الأزهر ليستريح فيها بين الدروس، نظرا لبعد منزل الأسرة عن الأزهر. وكان يصر على أن أذهب معه إلى هذه الحجرة طوال فترة بقائه فيها، وكنا نقضى الوقت فى مذاكرة بعض العلوم وقراءة كتب الأدب» (٢٠٠).

فنحن أمام «علاقة حميمة» و«تلازم» بينها منذ مرحلة «المجاورة» فى الأزهر.. سبقت علاقة طه حسين بالأسرة، واستمرت معها، بل وكانت السبب فيها.. وهي علاقة فيها، إلى جانب الصداقة، الفكر.. الذي بدأ «بمذاكرة بعض العلوم وقراءة كتب الأدب» إبان طلبها للعلم بالأزهر..

<sup>(</sup>٦٠) المرجع السابق . ص ٦٩ ، ٧٠ .

٢ - وفي يوم ١٧ - ١١ - ١٩٧٠م، قرأ الدكتور محمد الدسوقى على الدكتور طه حسين دراسة نشرتها مجلة «آخر ساعة» ، للأستاذ محمود عوض عن كتاب [الإسلام وأصول الحكم]، وفيها إشارة إلى مقال كتبه الدكتور طه دفاعا عن الكتاب - في صحيفة «السياسة» - بعد الحكم على مؤلفه - سنة دفاعا م ، فعلق الدكتور طه على هذه الإشارة بقوله :

« لقد كتبت مقالين في « السياسة» عن هذا الموضوع، وهاجمت شيوخ الأزهر لتجريدهم الشيخ على عبد الرازق من درجة العالمية، وإبعاده من القضاء الشرعي، وخاصمت بعض هؤلاء، مع اعترافي بفضلهم على، مثل الشيخ سيد المرصفي، بسبب اشتراكه في محاكمة الشيخ على». .

ثم استطرد الدكتور طه ، متحدثا عن دور الملك فؤاد [١٢٨٥ - ١٩٣٥ ما ١٣٥٥ هـ ١٣٥٥ هـ ١٨٦٨ - ١٩٣١ م] في المعركة التي دارت حول كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] ، فقال: « إن الملك فؤادا كان يروج لفكرة الخلافة الإسلامية ، بعد إلغاء هذه الخلافة في تركيا ، وكان يطمع في أن يصبح خليفة للمسلمين ، فجاء هذا الكتاب ليحارب هذه الفكرة ، لأنه [ أي الكتاب] ينتهي إلى أن الإسلام دين لا دولة ، وأن الرسول ، ولا حكومة ، وأنه ، وأنه ، ولا عقم بتأسيس مملكة بالمعنى الذي يفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها » . لم

ويستلفت نظرنا في هذه العبارة التي لخص فيها طه حسين ما انتهى إليه كتاب الإسلام وأصول الحكم. . أنها \_ أى العبارة \_ هي نص حرفي لسطور من الكتاب، كانت محفورة في ذاكرة الرجل ، الذي لم يكن قارئا (٦١)!! . . وبين زمن « الإملاء» وتأليف الكتاب قرابة نصف القرن من الزمان!! . .

فلما سأله الدكتور الدسوقي:

\_ هل تقر ما قاله الشيخ على عبد الرازق في هذا الموضوع الخطير؟

<sup>(</sup>٦١) انظر هذه العبارة في كتاب: [ الإسلام وأصول الحكم] . ص ٦٤ ، ٦٥ .

أجاب:

\_ «هذا رأيه»..

لكنه كرر \_ دفاعا عن هذا الرأى \_ الاشارة، مجددا، إلى دور الملك فؤاد فى معركة [ الإسلام وأصول الحكم] بل ومعركة كتاب [ فى الشعر الجاهلي] \_ للدكتور طه \_ . . فقال :

- « هذا رأیه ، وما كان يجب محاكمته بسببه. والواقع أن الملك كان من وراء محاكمة الشيخ على ، كما كان من وراء ما أثير حول كتاب [في الشعر الجاهلي]...».

وفى سياق هذا الحديث، قال الدكتور طه حسين العبارة، التى نعتبرها مفتاح باب العلاقة بينه وبين كتاب [ الإسلام وأصول الحكم]، العلاقة الفكرية، التى تدخل فى صميم المشاركة فى الفكر الذى حمله هذا الكتاب، وليس مجرد الدفاع عنه بعد صدوره مطبوعا. . قال الدكتور طه:

« . . على أنى قرأت أصول كتاب الشيخ على ، قبل طبعه ، ثلاث مرات ، وعدَّلت فيه كثيرا» (٦٢) .

فنحن أمام اعتراف من الدكتور طه حسين بأن كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] هو لعلى عبد الرازق . . مع الإقرار بأن لطه حسين دورا في « تأليفه» \_ وليس في «تصحيحه» \_ فهو قد قرأ « أصوله» وليس «تجارب طبعه» . . وقرأ هذه « الأصول » «ثلاث مرات» . . و « عدل» \_ وليس « صحح» \_ فيها «كثيرا» \_ وليس « قليلا» \_ !! . . فهذا الكتاب ، إذن \_ وبعد هذا الاعتراف \_ هو «شركة» بين على عبد الرازق وبين طه حسين . . وإذا كان على عبد الرازق قد قال : « إنه كتابى . لست أتخلى عنه . ما تخليت عنه أبدا . . » . . فإن طه حسين قد قال إن له فيه إسهاما ، بالتعديلات الكثيرة التي أدخلها عليه ،

<sup>(</sup>٦٢) المرجع السابق. ص ٧٠، ٧١.

ثلاث مرات، وهو في طور «الأصول. . والتأليف» . . فليس الكتاب بالخالص لعلى عبد الرازق وحده . . ولا هو بالخالص للدكتور طه حسين!! . .

• وهنا . . وعند هذا الحد من تحقيق هذه القضية ، علينا أن نسأل :

أى أفكار هذا الكتاب وأبوابه هى الأقرب إلى أن تكون إسهام على عبدالرازق فيه ؟ . . وأيها هى الأقرب إلى إسهام طه حسين؟ . .

نحن ندرك، بالطبع، أن الإجابة الدقيقة، والممثلة لكامل الحقيقة، لا يملكها إلا الرجلان أو أحدهما.. ولقد أصبحا معا في رحاب الله .. ولذلك، فسنعتمد على أدوات « التحقيق الفكرى»، الذي «يقترب» بنا مانراه الصواب في هذا الجواب.. وهو تحقيق نسوقه في هذه النقاط:

١ \_ إن الأفكار المحورية في كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] تدور حول محورين رئيسين:

- (أ) محور « الخلافة»، وعلاقتها بالإسلام \_ وهذا المحور هو موضوع «الكتاب الأول » بأبوابه الثلاثة..و « الكتاب الثالث » بأبوابه الثلاثة..
- (ب) ومحور « السياسة»، وعلاقتها بالإسلام ـ وهذا المحور هو موضوع «الكتاب الثاني» بأبوابه الثلاثة. .

٢ - وبالنسبة للخلافة، يقدم لها الكتاب صورة سوداوية، تنفر الناس منها كل النفور. وتقطع أية صلة بينها وبين الإسلام . . فهى استبداد باسم الدين، وثيوقراطية تغتصب وتحتكر سلطان الله والرسول . وبنصوص الكتاب . . فإن الخليفة « ولايته عامة ومطلقة ، كولاية الله تعالى ، وولاية رسوله الكريم . . »(٦٣٠) . و«استمداد الخليفة لسلطانه من الله تعالى مذهب جار على الألسنة ، فاش بين المسلمين (٦٤٠) . . » . . وهذه الخلافة « لم ترتكز إلا علىأساس القوة الرهيبة . وإن تلك القوة كانت ، إلا في النادر، قوة مادية

<sup>(</sup>٦٣) المرجع السابق. ص ٤ . (٦٤) المرجع السابق. ص ٩ .

مسلحة .. "(٢٥) .. تستوى فى ذلك عهودها الراشدة وغير الراشدة ، الكاملة منها والناقصة .. فحتى خلافة الصديق أبى بكر كانت كذلك .. «.. وإذا أنت رأيت كيف تمت البيعة لأبى بكر . تبين لك . . أنها إنها قامت .. على أساس القوة والسيف .. " (٢٦) .. ولقد كانت علاقة المسلمين بخلفائهم هى علاقة «الخضوع الوثنى لجلالهم الدينى المزعوم "(٢٧) . ولذلك «كانت الخلافة ولم تزل نكبة على الإسلام وعلى المسلمين، وينبوع شروفساد .. "(٢٨)!! ..

تلك هي صورة الخلافة الإسلامية في كتاب [ الإسلام وأصول الحكم]. .

٣ ـ وهذه الصورة للخلافة الإسلامية هي أبعد ماتكون عن صورتها في الأعمال الفكرية المحقق نسبتها إلى الدكتور طه حسين. .

فهو في الجزء الأول من كتابه عن [ الفتنة الكبرى] يقول عن الخلافة الإسلامية: «وما من شك في أن خليفة من خلفاء المسلمين ما كان ليفرض نفسه وسلطانه عليهم فرضا إلا أن يعطيهم عهده ويأخذ منهم عهدهم، ثم يمضى فيهم الحكم بمقتضى هذا العقد المتبادل بينه وبينهم. . فالخلافة عهد بين المسلمين وخلفائهم . . إن أمر الخلافة كله قام على البيعة ، أى على رضا الرعية ، فأصبحت الخلافة عقدا بين الحاكمين والمحكومين ، يعطى الخلفاء على أنفسهم العهد أن يسوسوا المسلمين بالحق والعدل ، وأن يرعوا مصالحهم ، وأن يسيروا فيهم سيرة النبي ما وسعهم ذلك ، ويعطى المسلمون على أنفسهم العهد أن يسمعوا ويطيعوا وأن ينصحوا ويعينوا . . » . ولذلك ، فإن الرأى القائل بأن هذا النظام « إنها هو النظام الثيوقراطي الإلمي . . هو أبعد الآراء عن الصواب» (٢٩٠) . .

<sup>(</sup>٦٥) المرجع السابق. ص ٢٥. (٦٦) المرجع السابق، ص ٩٢.

<sup>(</sup>٦٧) المرجع السابق. ص ٣٨. (٦٨) المرجع السابق. ص ٣٦.

<sup>(</sup>٦٩) د. طه حسين: [الفتنة الكبرى] ، جدا عثمان - ص ٢٧، ٢٥ - ٢٧. طبعة دار المعارف \_\_القاهرة ، سنة ١٩٨٤م. ،

فصاحب هذا الرأى فى الخلافة الإسلامية لايمكن أن يكون هو كاتب وراسم صورتها البائسة الكئيبة التى جاءت بكتاب [ الإسلام وأصول الحكم]..

3 \_ أما محور السياسة وعلاقتها بالإسلام، والذي خصص له كتاب الإسلام وأصول الحكم] « الكتاب الثاني » ، بأبوابه الثلاثة ، فإنه يجعل الإسلام كالمسيحية ، دينا لا دولة ، ورسالة لا حكما . ويصف عبارة الإنجيل : «أعطوا ما لقيصر لقيصر وما لله لله » بأنها «الكلمة البالغة» (۱۷)!! . ويجعل الإسلام رسالة دينية خالصة للدين ، لا سياسة فيها . وبلاغا محضا ، لا أثر فيها للتنفيذ والتطبيق والإقامة للشرائع . . ويصور رسول الإسلام ، هي كالخالين من الرسل ، لم يقم دولة ، ولم يرأس ويصور رسول الإسلام ، في كان إلا رسولا لدعوة دينية خالصة للدين ، لا تشوبها نزعة ملك ، ولا دعوة لدولة . ولم يكن للنبي ملك ولا حكومة ، ولم يقم بياسيس مملكة بالمعنى الذي يفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها . ما كان بتأسيس مملكة بالمعنى الذي يفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها . ما كان إلى ملك (۱۷) . . فولاية الرسول على قومه ولاية روحية . . وولاية الحاكم مادية . . تلك زعامة دينية ، وهذه زعامة سياسية . ويا بعد ما بين السياسة والدين . . "(۲۷)!!

٥ \_ وهذا الرأى \_ الذى جاء بكتاب [ الإسلام وأصول الحكم] \_ عن علاقة الإسلام بالسياسة، والذى جعل الإسلام رسالة روحية محضة ودينية خالصة من السياسة والدولة والحكم والتنفيذ، والذى أحال جميع ذلك إلى «العقل والتجريب» دون الدين، «فهى خطط سياسية صرفة لا شأن للدين بها. . نرجع فيها إلى أحكام العقل وتجارب الأمم وقواعد السياسة . . »(٧٣).

<sup>(</sup>۷۰) [ الإسلام وأصول الحكم]، ص ٤٩. (٧١) المرجع السابق. ص ٦٤، ٥٠. (٧٢) المرجع السابق. ص ٦٠، ١٠٣ (٧٢) المرجع السابق. ص ١٠٣

هذا الرأى هو الذى كان الشيخ على عبد الرازق دائم الإصرار على أنه ليس رأيه، لم يقله، ولم يكتبه، لا فى كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] ولا فى غيره . . بل ودائم الإصرار على أنه لم يقل شيئا يشبهه أو يدانيه . . صنع ذلك منذ أن قدم دفاعه فى مذكرة مكتوبة إلى هيئة كبار العلماء أثناء مساءلته ومحاكمته تأديبيا فى أغسطس سنة ١٩٢٥م (٤٧) . وحتى مقاله فى مجلة «رسالة الإسلام» ـ مايو سنة ١٩٥١م ـ والذى قال فيه « إن فكرة روحانية الإسلام لم تكن رأيا لى يوم نشرت البحث المشار إليه ـ [ كتاب الإسلام وأصول الحكم] . . ولقد رفضت يومئذ رفضا باتا أن يكون ذلك رأيى . . إننى لم أقل ذلك مطلقا لا فى هذا الكتاب ولا فى غيره ، ولا قلت شيئا يشبه ذلك الرأى أو يدانيه ».

ثم عزا تسرب كلمة «إن الإسلام رسالة روحانية فقط» إلى لسانه فى حواره مع الدكتور أحمد أمين، إلى «أن هناك خطأ فى التعبير جرى به لسانى . . وما أدرى كيف تسربت كلمة روحانية الإسلام إلى لسانى يومئذ، ولم أرد معناها، ولم يكن يخطر لى ببال؟ . بل لعله الشيطان ألقى فى حديثى بتلك الكلمة . . وللشيطان أحيانا كلمات يلقيها على ألسنة بعض الناس» (٥٧)!!

فالرجل عاش يتبرأ من هذا الفكر الذي يجرد الإسلام من السياسة والدولة والتنفيذ، ويقف به عند حدود الروحانية والبلاغ.. وهو الفكر الواضح وضوح الشمس في رائعة النهار بكتاب « الإسلام وأصول الجكم]!!..

٦ وهذا الفكر الذى يجرد الإسلام من السياسة \_ والذى يبرأ منه على عبدالرازق \_ هو فكر الدكتور طه حسين فى أعماله الفكرية التى لا شبهة فى إبداعه لها إبداعا خالصا ومستقلا! . .

<sup>(</sup>٤٧) انظر نص هذه المذكرة بكتابنا: [ معركة الإسلام وأصول الحكم] ، ص ٩٣ ـ ١٠١.

<sup>(</sup>٧٥) مقال « تعقيب على مقال: الاجتهاد في الإسلام» ، بقلم على عبد الرازق. مجلة « رسالة الإسلام» ، عدد مايو، سنة ١٩٥١م.

ففى كتاب[ مستقبل الثقافة فى مصر] ـ وهو الذى نشر سنة ١٩٣٨ م ـ ينفى طه حسين علاقة الدين بالسياسة . فيقول : «إن السياسة شيء والدين شيء آخر، وإن نظام الحكم وتكوين الدول إنها يقومان على المنافع العملية قبل أن يقوما على أى شيء آخر. وهذا أصل من أصول الحياة الحديثة . »(٢٠) بل ويرى هذا « الأصل» أقدم من الحياة الحديثة ، فيقول : « . ومن المحقق أن تطور الحياة الإنسانية قد قضى منذ عهد بعيد بأن وحدة الدين ، ووحدة اللغة ، لا تصلحان أساسا للوحدة السياسية ولا قواما لتكوين الدول . » (٧٠)!

ولا يرى طه حسين الإسلام متميزا عن النصرانية بالشريعة المنظمة لشئون الدنيا، والحاوية لفلسفة قانونية هي وضع إلمّي، ولحدود ومعالم ضابطة لمقاصد العمران البشري ومساراته الأساسية.. بل يرى التماثل تاما بين الإسلام والنصرانية التي اتفق الجميع من أهلها وغير أهلها على أنها رسالة روحانية محضة، فيقول: «إن جوهر الإسلام ومصدره هما جوهر المسيحية ومصدرها.. والإسلام قد جاء متما ومصدقا للتوراة والإنجيل.. والقرآن إنها جاء متما ومصدقا لم في الإنجيل.. وإن بين الإسلام والمسيحية تشابها في التاريخ عظيما..» (٧٨)!!

ونفس الفكر، الذى ينفى علاقة الإسلام بالسياسة، ويجعله نصرانية تدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله \_ وهو الذى رأيناه في [ الإسلام وأصول الحكم] وفي [مستقبل الثقافة في مصر] \_ نجده في كتاب [ الفتنة الكبرى] لطه حسين!! . . ففيه يقول عن أن الإسلام هو دين فقط: «كان الإسلام وما زال دينا قبل كل شيء وبعد كل شيء، وجه الناس إلى مصالحهم في الدنيا وفي

<sup>(</sup>٧٦) [ مستقبل الثقافة في مصر ] . جد ١ ، ص ١٧ .

<sup>(</sup>٧٧) المرجع السابق. جـ ١ ص ١٦.

<sup>(</sup>٧٨) المرجع السابق. جـ ١ ص ٢٣، ٢٩، ٢٢.

الآخرة بها بين لهم من الحدود والأحكام التي تتصل بالتوحيد أولا، وبتصديق النبي ثانيا، وبتوخي الخير في السيرة بعد ذلك. . » (٧٩) .

فها عدا « التوحيد» و «النبوة» - في الإسلام - مجرد « أخلاق»!! . .

وعنده «أن القرآن لم ينظم أمور السياسة تنظيما مجملا أو مفصلا، وإنها أمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى ونهى عن الفحشاء والمنكر والبغى، ورسم لهم حدودا عامة، ثم ترك لهم \_ [ للناس] \_ تدبير أمورهم كها يجبون على ألا يتعدوا هذه الحدود ، وأن النبى نفسه لم يرسم بسنته نظاما للحكم ولا للسياسة . . ولو قد كان للمسلمين نظام سياسى منزل من السهاء لرسمه القرآن أو لبين النبى حدوده وأصوله، ولفرض على المسلمين الإيهان به والإذعان له في غير مجادلة ولا مناضلة ولا مماراة . . »(١٠٠).

فليس فى القرآن ولا فى السنة نظام للسياسة أو الحكم، مجملا كان هذا النظام أو مفصلا. وتدبير ذلك متروك لما يحب الناس، بشرط ألا يتعدوا ماجاء به الإسلام من « أخلاق»!! . .

أما هذه الماثلة بين الإسلام والنصرانية في التجرد من السياسة والحكم والإدارة والتشريع، والتي تحدث عنها [ الإسلام وأصول الحكم] و[ مستقبل الثقافة في مصر ] ، فإن كتاب [ الفتنة الكبرى] يؤكد عليها، فيقول فيه طه حسين: «فليس بين الإسلام وبين المسيحية فرق من هذه الناحية. فالإسلام دين يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ويوجه إلى الخير ويصد عن الشر، ويريد أن تقوم أمور الناس على العدل وتبرأ من الجور ، ثم يخلى بعد ذلك بينهم وبين أمورهم يدبرونها كما يرون ماداموا يرعون هذه الحدود. ولا تزيد المسيحية على هذا ولا تنقص منه. ولأمر ما ، قال عيسى عليه السلام للذين

<sup>(</sup>٩٧) [ الفتنة الكبرى ] . جـ ١ ـ عثمان ـ ص ٢٢ ، ٢٣ .

<sup>(</sup>۸۰) المرجع السابق . جـ ۱ ، ص ۲۶، ۲۰.

جادلوه من بني إسرائيل: « أعطوا ما لقيصر لقيصر وما لله لله» (٨١)! ! . .

هكذا وجدنا: أن ما تبرأ منه على عبد الرازق، من كتاب [الإسلام وأصول الحكم]، قد تبناه طه حسين في [مستقبل الثقافة] و[الفتنة الكبرى]. فهل يكون «الكتاب الثاني» بأبوابه الثلاثة من كتاب [الإسلام وأصول الحكم] والذي تحدث عن «نظام الحكومة في عصر النبوة» وعن «الرسالة والحكم» ليخلص إلى أن الإسلام: «رسالة لا حكم، ودين لا دولة»(٢٨) هو إسهام طه حسين في هذا الكتاب، وثمرة «التعديلات الكثيرة» التي أدخلها في أصول هذا الكتاب، ثلاث مرات، قبل طبعه؟!..

لعلنا بهذا « التحقيق» لوقائع هذه القضية، في غيبة أصحابها الأصلين.. وبهذه الإجابات عن علامات استفهامها، بعد وفاة صناع علامات الاستفهام هذه.. لعلنا، بذلك، أن نكون قد اقتربنا كثيرا من اليقين، الذي تطمئن إليه القلوب.. نقول « اقتربنا».. ولا نزيد!!..

#### \* \* \*

• وهناك مشكلة أخرى من مشكلات هذا الكتاب، قد ترجع إلى تعدد كُتّابه ومؤلفيه، وهي مشكلة المتناقضات الفكرية التي يمكن أن يلحظها المتأمل فيه. . ففي القضية الواحدة ترد عبارات وصياغات متفرقة بينها تفاوت، وأحيانا تناقض في المفاهيم والدلالات!! . .

ولقد أرجع الدكتور ضياء الدين الريس هذه المتناقضات إلى « سوء نية الكاتب، الذى أودع كتابه الشيء ونقيضه، ليفتح لنفسه أبواب المراوغة والهروب من الاتهامات التي توقعها!!.. فقال في معرض نقده القاسي للكتاب: «... والأسلوب الذي كتب به الكتاب أسلوب غريب، ليس

<sup>(</sup>٨١) المرجع السابق. جـ١، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٨٢) وهذه الجزء يشغل في الكتاب صفحات: ٣٩\_٨٠ .

مألوفا فى الكتب العربية. فهو أسلوب مناورات ومراوغة، ويتصف بالالتواء واللف والدوران. فهو يوجه الطعنة أو يلقى بالشبهة، ثم يعود فيتظاهر بأنه ينكرها ولا يوافق عليها ويفلت منها. على طريقة « اضرب واهرب». . وهذا ينم عن أسلوب رجل سياسى متمرن على المحاورة والمخادعة . . »(٨٣).

وإذا كنا لا نختلف على احتواء الكتاب على العديد من المفاهيم والدلالات المتناقضة، في القضية الواحدة، فهل يكون مرجع هذه التناقضات تعدد وتمايز رؤى الذين أسهموا في تأليف هذا الكتاب؟!.. وليس مجرد «المراوغة والمناورة»؟!..

إن الأمر المؤكد هو احتواء الكتاب على الكثير من المتناقضات. . ومن نهاذجها:

ا \_ فى الحديث عن خلافة أبى بكر الصديق وزعامته، يصفها بأنها زعامة « من نوع لا دينى . . وإذا كانت الزعامة لا دينية ، فهى ليست شيئا أقل ولا أكثر من الزعامة المدنية أو السياسية ، زعامة الحكومة والسلطان . لا زعامة الدين » (٨٤)!! . .

وفضلا عن نفى علاقة خلافة أبى بكر وزعامته بالدين الإسلامى ـ وهو أمر لم يقل به مسلم ولامستشرق \_ قبل تأليف هذا الكتاب ـ فإن استخدام كلمة « لا دينية » و « لا ديني » في وصف خلافة الصديق هو قذف للصاعقة على آذان المسلمين ووجدانهم! . . .

لكن المؤلف، يدور، بعيدا عن هذا التجريح، دورة كاملة، عندما يتحدث عن التزام أبى بكر بنهج الرسول ، على واتباعه له دون ابتداع،

<sup>(</sup>٨٣) [ الإسلام والخلافة في العصر الحديث. نقد كتاب الإسلام وأصول الحكم] ، ص ٢٢٠، ٢٢١.

<sup>(</sup>٨٤) [ الإسلام وأصول الحكم] ، ص ٩٠ .

حتى ليحكى كلمات أبى بكر التى خاطب بها الناس فقال: « أيها الناس، إنها أنا مثلكم، وإنى لا أدرى ، لعلكم ستكلفونى ما كان رسول الله على يطيق. إن الله اصطفى محمدا على العالمين، وعصمه من الآفات، وإنها أنا متبع ولست مبتدعا» (٥٨)!

فهل الزعامة والخلافة « المتبعة» للرسول ، ﷺ، ودون « ابتداع»، تكون زعامة وخلافة لا دينية؟! . . إننا أمام تناقض في الحكم والتقييم! . .

٢ ـ ومثال ثان على التناقضات الفكرية الواردة بالكتاب ، أثناء الحديث عن الخلافة . . فهو يرفض منطق الفقهاء الذين يجعلونها « واجبا دينيا» لتوقف إقامة « الواجبات الدينية» ـ كواجبات وفروض « الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر» وصلاح الرعية ـ على إقامتها . وما يتوقف عليه الفرض فهو فرض . . يرفض الكتاب هذه الحجة وهذا المنطق (٨٦) . .

ثم يعود فيسلم بأن ما قام في العهد النبوى من « عمل حكومي ، ومظهر للملك والدولة . . إنها كان وسيلة من الوسائل التي كان عليه عليه النبي أن يلجأ إليها ، تثبيتا للدين وتأييدا للدعوة . . » (٨٧)!

فيعترف بلزوم « الدولة» لـ « تثبيت الدين وتأييد الدعوة».. وإذا كان وجوب تثبيت الدين وتأييد الدعوة مما لا خلاف عليه ولا مرية فيه، فإن وجوب ما يلزم له و يتوقف عليه هو مثله في الوجوب!!..

" ومثال ثالث يجسد قمة التناقض، في أخطر القضايا التي عرض لها الكتاب، وهي علاقة الإسلام بالسياسة والدولة والحكم.. وهي التي يسميها الكتاب «كبرى المعضلات.. فهي الأصل وما عداها فروع، وهي الأم وما عداها تبع» (٨٨).. وهي قضية: هل كان النبي، ﷺ: صاحب

<sup>(</sup>٨٥) المرجع السابق . ص ٩٤ . (٨٦) المرجع السابق. ص ١٣ .

<sup>(</sup>٨٧) المرجع السابق. ص ٧٩ (٨٨) المرجع السابق. ص ٤٦

دولة سياسية ورئيس حكومة، كما كان رسول دعوة دينية وزعيم وحدة دينية أم  $\mathbb{Z}^{(\Lambda q)}$ .

فهو، مرة، يثبت للرسول، على ، في الأمة والمجتمع سلطانا هو جميع سلطان « الدولة. والحاكم. والسياسي»، وأكثر كثيرا من هذا «السلطان». سلطان « الدنيا . والمادة » وسلطان «الدين . والروح» . . فيقول : « . . فلا شيء مما تمتد إليه يد الحاكم إلا وقد شمله سلطان النبي فيقول : « ولا نوع مما يتصور من الرياسة والسلطان إلا وهو داخل تحت ولاية النبي على المؤمنين » (٩٠) .

فالرسول، هنا، «سلطان. وحاكم. وسياسى . ورجل دولة» وله كل ما يتصور من أنواع الرياسة والسلطان . . وله أكثر من ذلك سلطان «الدين والروح» . .

بل إن الكتاب يبالغ كثيرا فيجعل للرسول سلطانا عاما وتاما لا يعترف المسلمون به لغير الله، وذلك من مثل: « الاتصال بالأرواح التى فى الأجساد.. ونزع الحجب ليطلع على القلوب التى فى الصدور.. وشق قلوب أتباعه ليصل إلى مجامع الحب والضغينة، ومنابت الحسنة والسيئة، ومجارى الخواطر، ومكامن الوساوس، ومنابع النيات، ومستودع الأخلاق».. بل ويجعل للرسول « حق التصريف لكل قلب تصريفا غير محدود»(٩١)؟!..

بعد هذه المبالغات \_ المرفوضة إسلاميا \_ والتي تجعل الرسول حاكما وسلطانا، وأكثر . . . نرى الكتاب يعود فيجرد الرسول ، عليه ، من أى سلطان في الحكم والسياسة . . فيقول : « إن النبي ، عليه ، لم يكن له شأن

<sup>(</sup>٩٠) المرجع السابق. ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٨٩) المرجع السابق. ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٩١) المرجع السابق . ص ٦٧ .

فى الملك السياسى (٩٢). لم يكن له من الحق على أمته غير حق الرسالة. ولو كان ، على ملكا لكان له على أمته حق الملك أيضا. لم يكن من عمله شيء غير إبلاغ رسالة الله تعالى إلى الناس، ولم يكلف شيئا غير ذلك البلاغ، وليس عليه أن يأخذ الناس بها جاءهم به، ولا أن يحملهم عليه "(٩٣).

وهو هنا لا يفرق بين « تبليغ الإيهان الديني»، الذي لا سلطان فيه للرسول غير « البلاغ»، لأنه لا يملك فيه على الناس غير البلاغ، لأنه من شئون «القلوب». . وبين سياسة الدولة وتنظيم العمران، والذي لا بد فيه من «الإلزام» بل و« القهر» في الكثير من الأحيان!! . .

المهم، هو أن الكتاب بعد أن أثبت للرسول، على سلطان «الملك» و«السياسة» \_ وأكثر. . عاد فنفى عن الرسول ذلك السلطان! . .

وما على الذين يريدون « لوحة » تجسد « المتناقضات » إلا أن يتأملوا هاتين العبارتين ، الواردتين في صفحتين متقابلتين من صفحات الكتاب ـ صفحة ، ٧٠ ، ٧١ ـ والتي تقول أولاهما:

« وكان له ، عليه من السلطان على أمته ما لم يكن لملك قبله ولا بعده » . .

بينها تقول الثانية: « إن النبى، على الله ، لم يكن له شأن في الملك السياسي»!!..

فهل كانت هذه المتناقضات مجرد « مخارج » للمناورة والمراوغة؟ \_ كما يرى الدكتور ضياء الدين الريس؟! . .

أم أنها من ثمرات « المشاركة» في تأليف هذا الكتاب؟! . .

<sup>(</sup>٩٢) المرجع السابق . ص ٧١ .

<sup>(</sup>٩٣) المرجع السابق . ص ٧٧ ، ٧٧ .

إن الله وحده هو الأعلم باليقين. . ولعل في عرض « المشكلة» أن يكون بمثابة الخطوات التي تقترب بنا من هذا اليقين! . .

#### \* \* \*

ومشكلة ثالثة من مشكلات هذا الكتاب، مرجعها إلى تطاول السنين التي كتبت فيها صفحات . .

فالمؤلف يحدثنا في المقدمة عن أنه قد بدأ يكتب عن القضاء في الإسلام، عندما ولى القضاء [ ١٩١٥هـ - ١٩١٥م]، فلما وجد القضاء فرعا من الحكومة، بدأ يمهد لبحثه في القضاء بالبحث في « الحكومة. . الخلافة» . . وأن « هذه الورقات» قد كتبت على امتداد نحو عشر سنوات . . كان المؤلف يعمل فيها يوما، ثم تصرفه الحوادث أياما ، ويعود إلى العمل شهرا، ثم ينقطع عنه أعواما . . (٩٤) .

وهذا التطاول في سنوات كتابة «هذه الورقات»، قد جعل « الكتاب» الأول من هذا المؤلف، بأبوابه الثلاثة ، وموضوعه الخلافة والإسلام، حاويا لإشارات تقول إنه كتب إبان قيام الخلافة العثمانية ، بينها الكتاب نشر بعد الغائها. . ففيه حديث عن السلطان العثماني محمد الخامس ، وهو الذي تولى الخلافة مابين ٦ من ربيع الآخر سنة ١٣٢٧هـ ، و٣٢ من رمضان سنة ١٣٣٦هـ ، إبريل سنة ١٩٠٩م يوليو ١٩١٩م و ١٩١٩ . وإشارة إلى «جماعة الاتحاد والترقى» . . وفي هذا الجزء من الكتاب والذي يستغرق من ص١حتى ص ٣٨ وإشارات إلى مراجع صدرت سنة ١٩٢٣م . . وسنة ١٩٢٥م . . فهو قد كتب منفردا ، وقبل سنوات طوال من تاريخ نشر الكتاب سنة ١٩٢٥م ، وأضيفت إليه هوامش عند صياغته ضمن الكتاب . .

<sup>(</sup>٩٤) ص ف، ص من التقديم.

<sup>(</sup>٩٥) المرجع السابق ، ص ٢٥. وانظر : محمد مختار باشا المصرى: [التوفيقات الإلهامية في مقارنة التواريخ]. تحقيق : د. محمد عمارة ، طبعة بيروت ، سنة ١٩٨٠م. وكذلك [معجم الأنساب والأسرات الحاكمة في التاريخ الإسلامي] ، لزامباور. طبعة القاهرة ، سنة ١٩٥١م.

وأهم من هذه الملاحظة هو « تميز أسلوب التأليف في هذا الجزء عن بقية الكتاب»!! . .

والذى نعنيه بـ « الأسلوب » هنا هو «الضمير » الذى يتحدث به « المؤلف عن المسلمين بضمير عن المسلمين . ففى هذا الجزء يتحدث المؤلف عن المسلمين بضمير «الغائب» ، وكأنه ليس منهم!! . . فيقول مثلا : و «الخلافة في لسان المسلمين . والخليفة عندهم . . والدين عند المسلمين . . ونصب الخليفة عندهم . . والأصل في الخلافة عند المسلمين . . ومن الطبيعي في أولئك المسلمين » إلخ . . إلخ . . إلخ . . .

والضمير هنا راجع إلى الأمة . . وليس إلى طائفة من العلماء أو مذهب من المذاهب . . ومن ثم فالإشارة من المؤلف إلى الأمة بضمير الغائب قد مثلت بابا للذين قالوا إن مؤلف هذا الكتاب من غير المسلمين!! \_ مثل الشيخ محمد بخيت المطيعى . . والدكتور ضياء الدين الريس (٩٦)! \_ . . فغريب أن يشير المسلم للمسلمين باسم الإشارة للبعيد: « أولئك المسلمين»!! . .

بل إن هذا الجزء من الكتاب تنتهى سطوره على النحو الذى تكون عليه نهاية كل الكتاب والبحث. . فعنوان بابه الأخير \_ الثالث \_ فى الفهرس: «تتمة البحث». . وعنوان فقرته الأخيرة: « النتيجة». . بل ويختم سطره الأخير بالعلامة التى تختم بها السطور الأخيرة للكتاب \_ [ ، ] \_ !! . .

وفوق كل ذلك، فإن السطور الأخيرة من هذا الجزء، الذى كتب مستقلا وفى تاريخ سابق على بقية أجزاء الكتاب، وختم بها تختم به الكتب \_[،] \_ . . إن هذه السطور تفتح للاستفهام علامة كبرى، عندما تقول \_ بعد «الفقرة: النتيجة» التى قطعت بأن « تلك التى دعوها الخلافة أو الإمامة

<sup>(</sup>٩٦) انظر كتاب [ الإسلام والخلافة في العصر الحديث ] . ص ٢١٢ \_ ٢١٩ .

العظمى لم تكن شيئا قام على أساس من الدين القويم، أو العقل السليم، وبأن ما زعموا أن يكون برهانا لها هو إذا نظرت وجدته غير برهان».

بعد « تتمة البحث» و « نتيجته » . . نقرأ هذه السطور:

« ولعل من حقك علينا أن تسأل الآن عن رأينا الخاص في الخلافة وفي منشئها. وإن علينا أن نأخذ بك في بيان ذلك، مستمدين من الله جل شأنه حسن المعونة والهدى والتوفيق، »

فرأى من يكون ذلك الذى شغل هذا الجزء الأول من الكتاب: ص ١ - ٣٨ ؟ . . وهو الذى تحدث فيه كاتبه عن المسلمين «بضمير الغائب»!! . . وأشار إليهم باسم الإشارة للبعيد!! . . رأى من هو؟ . . إذا كان « الرأى الخاص» بالشيخ على عبد الرازق في الخلافة سيأتي بعد ذلك . . وفي نهاية الكتاب : ص ٨١ - ٣ ، في « الكتاب الثالث» عن « الخلافة والحكومة في التاريخ» . . ! . .

تلك علامة كبرى من علامات الاستفهام التي فتحها في هذا الكتاب «تعدد مؤلفيه»!!..

### \* \* \*

بل إن الناظر في « مناهج آليات التأليف والبحث» ، المستخدمة في تأليف هذا الكتاب، يجد « تعددًا» في هذه « المناهج» ، يشهد هو الآخر على «تعدد المؤلفين»! . .

- ١ \_ ففى « تخريج الآيات القرآنية» تتعدد المناهج في الكتاب . . فنجد :
- (أ) مواطن « تخرج» فيها الآيات، بالهامش، بذكر اسم السورة، مع إخفال رقم الآية!!..
- (ب) ومواطن « تخرج » فيها الآيات، بالمتن، بذكر رقم السورة ورقم الآية . .

- (جـ) ومواطن «تخرج» فيها الآيات ، بالمتن، بذكر اسم السورة، مع إغفال رقم الآية!!..
- (د) وفى ترقيم « هوامش» تخريج الآيات ، يذكر الرقم أحيانا قبل الآية . . وأحيانا بعدها!! . .
- ٢ \_ ونفس الشيء \_ تعدد مناهج آليات البحث والتأليف \_ نجده في توثيق النصوص، بالإشارة إلى مصادرها ومراجعها . .
- (أ) ففى مواطن يذكر فيها عنوان المرجع، بالهامش، دون ذكر الجزء أو الصفحة!..
- (ب) ومواطن أخرى يذكر فيها عنوان المرجع، بالهامش، مع ذكر الجزء والصفحة. .

#### \* \* \*

هكذا أثار كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] المعركة الفكرية التي لا تزال محتدمة الأوار منذ ما يقرب من ثلاثة أرباع القرن . .

ويثير من علامات الاستفهام ما يستدعى أطروحة جامعية ـ ولتكن رسالة ماجستير ـ يقوم بها أحد نبهاء الباحثين فى العلوم السياسية، ليقدم لنا بعد الجمع لكل ماكتب عن الخلافة وعلاقة الإسلام بالسياسة والحكم والدولة قبل سنة ١٩٢٥م. عما كتبه المستشرقون. والترك. والهنود. والعرب، والمقارنة بينه وبين كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] ـ مع رصد ردود الفعل لذهب هذا الكتاب فى دوائر الفكر وتيارات السياسة المختلفة . . وتأثير كل ذلك فيها عاصر صدوره وجاء بعده من « فكر» و «أحداث» . .

فلعل فى هذا البحث المتخصص ما يجيب عن العديد من علامات الاستفهام التى أثارها ويثيرها هذا الكتاب الصغير الحجم، والمثير للجدل الكبير!

# ٢ - التفترينج والانسلاخ من الشرق والعروبة والإسلام

عند سلامة موسى [ ١٣٠٥ - ١٣٧٧هـ ، ١٨٨٨ - ١٩٥٨ م] - وبصدد التبنى للنموذج الحضارى الغربى، والدعوة إليه، والتبشير به - يختلف الأمر اختلاف اجوهريا، في المستوى . . والمنطلقات . . وفي المقاصد والغايات ، عن غيره من جيل الرواد الذين انبهروا بالغرب، وأدهشتهم نهضته، فتبنوا نموذجه في « التنوير - العلماني» . . .

فسلامة موسى لم يكن « مجتهدا» أخطأ في حقبة انبهاره ، فلما نضج عاد عن هذا الانبهار ، كما كان الحال لدى كثيرين من جيل هؤلاء الرواد: منصور فهمى باشا [ ١٣٠٣ ـ ١٣٧٨ هـ ١٨٨١ ـ ١٩٥٩ م] ، والدكتور محمد حسين هيكل باشا [ ١٣٠٥ ـ ١٣٧٥ هـ ١٨٨٨ ـ ١٩٥٦ م] ، والأستاذ الدكتور طه حسين باشا [ ١٣٠٦ ـ ١٣٩٣ هـ ، ١٨٨٩ ـ ١٩٧٣ م] ، وغيرهم من جيل الرواد ، الذين بشروا « بالتنوير \_ الغربى \_ العلمانى» ، ثم عادوا بدرجات متفاوتة في العمق ، وفي صراحة وشجاعة النقد الذاتى \_ عن هذا الانبهار . . .

لم يكن سلامة موسى من هذا الفريق. . وإنها كان الرجل: مشروعا فكريا «للعمالة الحضارية» ، بلغ حد « الصراحة . . العارية» حتى عن «ورقة التوت» التى تستر عورات « العمالة» الكاملة للحضارة الغربية . . بل لقد

مشل القمة في مشروع « التفرنج» الذي استهدف نزع أسلحة المقاومة المخضارية لدى الأمة عندما عمتها بلوى الاحتلال الاستعارى، وسقطت فريسة تحديات التغريب والمسخ والنسخ والتشويه لذاتيتها القومية وهويتها الحضارية..

وإذا كانت الحرب الاستعمارية العالمية الأولى [ ١٩٣٢ ـ ١٩٣٦ هـ، ١٩١٤ لم ١٩١٨ م] قد مثلت حقبة عموم هذه البلوى . . فسقطت ديار الإسلام تحت سنابك الاحتلال الاستعمارى الغربى . . وبدأ التنفيذ لمخطط المشاركة « الصهيونية \_ الصليبية» في قلب وطن العروبة وعالم الإسلام . . وأسقط « المشروع العربى» باتفاقية « سيكس» \_ «بيكو» [ ٤٣٣٤ هـ وأسقط « المشروع العربى " باتفاقية « الخلافة الإسلامية» \_ رميز « المشروع الإسلامي » \_ بإلغائها [ ١٣٤٢ هـ ٤١٠ م] . . وتخلقت في واقعنا الفكرى والسياسي الداخلي دعوات وأحزاب ومذاهب جعلت النموذج الغربي \_ نموذج الغالب المستعمر \_ المثل الأعلى الذي يتعلق به المغلوبون سبيلا للتحرر والخلاص!! . .

إذا كانت الحرب الاستعمارية العالمية الأولى، والسنوات التى أعقبتها حتى الغاء الخلافة الإسلامية. . قد مثلت ذروة مأساة القهر الخارجي \_ الغربي \_ لوطن العروبة وعالم الإسلام . . والتي جسدتها كلمات الجنرال الفرنسي «جورو» [ ١٨٦٧ \_ ٣٤٦ م] عندما احتل دمشق، وذهب ليركل بقدمه قبر صلاح الدين الأيوبي [٣٣٥ \_ ٥٨٩هـ، ١١٣٧ \_ ٣١٩ م]، ويقول للأمة \_ في صورة بطلها الأسطوري \_: «ها نحن أولاء قد عدنا ياصلاح الدين»!! .

إذا كانت تلك هى ذروة مأساة القهر الخارجى . . . فإن عامى ١٩٢٥ م و٢ ١٩٢ م اللذين أعقبا إلغاء « الخلافة الرمز» ، قد مثلا بداية ذروة الهجمة التغريبية ، التى استعار روادها أسلحة « التنوير الغربى العلماني» ليواجهوا بها الإسلام ، ساعين إلى أن يصنعوا به ومعه وفيه ما صنع « التنوير اليواجهوا بها الإسلام ، ساعين إلى أن يصنعوا به ومعه وفيه ما صنع « التنوير ال

الغربى» مع النصرانية الأوربية في عصورها الوسطى . . ففى هذين العامين قامت أعنف معارك « التنوير \_ الغربى » ضد المشروع الإسلامى ، عندما صدر كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] سنة ١٩٢٥م . . وكتاب [ في الشعر الجاهلي] سنة ١٩٢٦م . .

ولهذه الحقيقة من حقائق تاريخ أمتنا مع هذا «التنوير ــ الغربى ــ العلمانى» ، كان اختيارنا لكتاب سلامة موسى [ اليوم والغد] ليكون نموذجا لمشروعه الذى استهدف « فرنجة» الأمة ، والإجهاز على أى أثر لخصوصيتها الحضارية ، سواء فى الشكل أو فى المضمون . . فى الماضى أو فى الحاضر أو فى المستقبل!! . . فهذا الكتاب ـ [ اليوم والغد] ــ هو مقالاته فى هذين العامين ــ ١٩٢٥ ، ١٩٢٦ م ــ وفيه معالم المشروع الفكرى الذى نذر له قلمه وحياته ، وقسات المذهب الفلسفى الذى ناضل فى سبيله حتى الرمق الأخير . ففيه وبه حدد « مفترق الطرق» أو « خاتمة اليوم والغد» ، عندما صاح بأعلى صوته : إننا أوربيون فى كل شيء حتى فى الخِلْقة والدماء . . منذ فجر التاريخ . . واليوم . . والغد . . فعلينا أن «نتفرنج» ، ونلعن العرب والإسلام والشرق ، بكل اللغات ، وفى جميع الساحات!! . .

وأمام تميز هـذا المشروع التغريبي لسلامة موسى، في المستوى الذي بلغ حد « العمالة الحضارية» \_ وليس الاجتهاد الخاطئ \_ وفي « الصراحة» التي جردت مخطط « الإلحاق التغريبي» حتى من « ورقة التوت» . . الأمر الذي بلغ بهذا المشروع حد « التجريح» لكرامة الأمة ووطنيتها وعروبتها وشرقيتها ناهيك عن إسلامها \_ حتى لقد غدا « استفزازا » شديدا للعقل والوجدان . . أمام هذه الحقيقة المميزة لمشروع سلامة موسى التغريبي . . فإنني أدعو القارئ \_ ونحن على أبواب عرض معالم هذا المشروع \_ إلى التجمل والتخلق بعدد من الخصال والمؤهلات :

• أدعو القارئ «للصبر» على «وخز» هذه «الصراحة» ـ التي قد يراها

البعض « وقاحة » \_ التى ساق بها سلامة موسى آراءه . . فها نجده عند الرجل « عاريا » ، نجده عند غيره \_ من رواد وتلامي ذ التنوير \_ الغربى \_ العلهانى » «مغلفا » على أنحاء متفاوتة فى ألوان ودرجات « التغليف » . . وما نجده فى مشروعه الفكرى « سُمَّا خالصا » نجده مدسوسا فى « العسل » عند الآخريس !! . . فللرجل \_ برأيى \_ فضل « الصراحة » التى تجاوزت حدود مضامين هذا الاصطلاح!! . .

• وأدعو القارئ، أيضا إلى أمر هام . . وهو عدم الخلط بين آراء سلامة موسى ـ كقبطى نصرانى ـ وبين وطنية نصارى مصر وأقباطها . . « فالعمالة الحضارية» للرجل ـ وهى غير « العمالة السياسية» التى لا دليل عليها ـ لا علاقة لها بالوجه المشرق لوطنية جمهور الأقباط المصريين ، الذين شاركوا فى الشورات الوطنية لمصر جنبا إلى جنب مع جمهور الأغلبية المسلمة ، حتى قامت ، فى الحياة الوطنية المصرية ، على هذا الوجه المشرق لوطنية الأقباط وإخلاصهم لوطنهم الكثير من الأدلة والبراهين . . .

بل لقد تجاوز عقالاء النصارى، من المصريين والعرب، إطار « التلاحم الوطنى» مع المسلمين، إلى حيث أدركوا ما فى الإسلام الحضارى والثقافى من جامعة للتوحيد الوطنى والقومى والحضارى لأبناء الأمة جميعا ومن مختلف الديانات. فقال مكرم عبيد باشا [ ١٣٠٧ \_ ١٣٨٠ هـ، ١٨٨٩ مربه الديانات. وكان يناجى ربه فيقول: «اللهم اجعلنا نحن المسلمين لك، وللوطن أنصارا. واللهم اجعلنا نحن نصارى لك، وللوطن أنصارا. واللهم اجعلنا نحن نصارى لك، وللوطن أنصارا.

وكتب ميشيل عفلق [١٣٢٨ ـ ١٤٠٩هـ، ١٩١٠ ـ ١٩٨٩ م] ـ النصراني الأرثوذكسي ـ عن الإسلام كجامعة للنصاري والمسلمين جميعا: «لا يـوجد عربـي غير مسلم! . . فالإسلام هو تـاريخنا، وهو بطـولاتنا، وهـو لغتنا،

<sup>(</sup>١) صحيفة [الوفد] لقاء مع د. غالى شكرى في ٢١ يناير، سنة ١٩٩٣م.

وفلسفتنا ونظرتنا إلى الكون. إنه الثقافة القومية الموحدة للعرب على اختلاف أديانهم ومذاهبهم. وجذا المعنى لا يوجد عربى غير مسلم، إذا كان هذا العربى صادق العروبة، وإذا كان متجردا من الأهواء، ومتجردا من المصالح الذاتية. وإن المسيحيين العرب، عندما تستيقظ فيهم قوميتهم سوف يعرفون بأن الإسلام هو لهم ثقافة قومية يجب أن يتشبعوا بها ويحبوها ويحرصوا عليها حرصهم على أثمن شيء في عروبتهم. .

ولئن كان عجبى شديدا للمسلم الذي لا يحب العرب، فعجبى أشد للعربى الذي لا يحب الإسلام» (٢)!!..

وقال القس القبطى الكاثوليكى يوحنا قلته: «أوافق تماما على أن أكون مصريا. . مسيحيا، تحت حضارة إسلامية . . بل أنا مسلم ثقافة مائة فى المائة . . أنا عضو فى الحضارة الإسلامية . . التي تجعل الدولة الإسلامية تحارب لتحرير الأسير المسيحى . . والتي تعلى من قيمة الإنسان كخليفة عن الله فى الأرض . . فكلنا مسلمون حضارة وثقافة . . وإنه يشرفنى ، وأفتخر أننى مسيحى عربى ، أعيش فى حضارة إسلامية ، وفى بلد إسلامى . . وأساهم وأبنى ، مع جميع المواطنين ، هذه الحضارة الرائعة . . »(٣)!

والدكتور غالى شكرى . . يقول \_ فى لحظة صدق مع الحقيقة \_ : «على الشباب القبطى أن يدرك جيدا أن هذه الحضارة العربية الإسلامية هى حضارته الأساسية . . إنها الانتهاء الأساسى لكافة المواطنين . . لقد ورثت كل ماسبقها من حضارات ، وأصبحت هى الانتهاء الأساسى ، والذى بدونه

<sup>(</sup>۲) [ الكتابات السياسية الكاملة ] ، جـ ٣ ص ٣٣ ، ٢٦٩ ، جـ ٥ ص ٦٨ . طبعة بغداد، سنة ١٩٨٧م.

<sup>(</sup>٣) انظر كتابنا: [ الإسلام والسياسة - الرد على شبهات العلمانين] ، ص ٢٠٥، طبعة مجمع البحوث الإسلامية - القاهرة، سنة ١٩٩٢م.

يصبح المواطن فى ضياع . . إننا ننتمى ، كعرب من مصر ، إلى الإسلام الحضارى والثقافى ، وبدون هذا الانتهاء نصبح فى ضياع مطلق . . وهذا الانتهاء لا يتعارض مطلقا مع العقيدة الدينية . . لأن الإسلام وحد العرب ، وكان عاملا توحيديا للشعوب والقبائل والمذاهب والعقائد . . » (٤) .

لقد تجاوز عقلاء النصارى مستوى « التلاحم الوطنى» إلى مستوى الإيهان بانتهائهم إلى الحضارة الإسلامية، واندماجهم حضاريا وثقافيا في الإسلام الحضارى والثقاف. . وهو الأمر الذي يجعل من « العمالة الحضارية» لسلامة موسى استثناء يثبت القاعدة ، وشذوذا لا يجوز أن يشوه الوجه المشرق لوطنية النصارى المصرين! . .

● كذلك، أدعو القارئ إلى ألا يحمل آراء سلامة موسى فى الدين والتدين و وهى التى سنورد نصوصها ـ على النصرانية كدين عام، ولا على الأرثوذكسية القبطية بوجه خاص . .

فالرجل كان « وزرا ماديا» يبرأ منه « الإيهان النصراني» . . بل ومطلق «الإيهان الديني»! . . وكان « علمانية ـ شبه ملحدة» ، فَرَّغَت الدين والتدين من محتواهما الأول والحقيقي . . فمن الظلم البين حسبانه على تعاليم الكنيسة المصرية . . وما تعصبه « لقبطيته» إلا « حمية ـ طائفية» لا علاقة لها بروحانية النصرانية كدين . . فنقده إنصاف للنصرانية ، وتبرئة للكنيسة المصرية من هذه « الأوزار» التي مثلتها أفكاره التي سنورد نصوصها بعد قليل! . .

إن نسبه الحقيقى، وانتسابه الشرعى لم يكن « للوطنية القبطية» . . ولا «للكنيسة الأرثوذكسية» . . وإنها كان إلى سلفه القديم « المعلم يعقوب»

<sup>(</sup>٤) صحيفة [ الوفد]، عدد ٢١ يناير سنة ١٩٩٣م.. [ وجدير بالملاحظة تعارض هذا الموقف الواضح والناضج للدكتور غالى شكرى مع تبنيه لآراء سلامة موسى ... التى سنورد نصوصها ... لكن يبدو أن « الوجوه المتعددة» لفكر غالى شكرى و « الارتدادات العقدية» لديه .. وهى غير « التطور الفكرى » .. هى التى جمعت وتجمع بين المتناقضات!!]..

[ ١٧٤٥ - ١٨٠١م] . . الذي صنع في مصر صنيع بعض اليهود الصهاينة ، عندما استجابوا لنداء بونابرت [ ١٧٦٩ - ١٨٢١م] إبان حملته على مصر [ ١٧٦٩ - ١٨٢١م] إبان حملته على مصر [ ٢١٣٦ هـ ١٧٩٨م] . . ندائه للأقليات الدينية ، كي تعاونه في إلحاق الشرق بالغرب . . فتخلقت ، منذ ذلك التاريخ ، في الأوساط اليهودية بواكير الشرق بالمعرب ، بواكير الدعوة إلى : الحركة الصهيونية الحديثة . . وبدأت « بالمعلم يعقوب » بواكير الدعوة إلى :

۱ \_ « استقلال » \_ وإن شئت الدقة فقل : «عزل » \_ مصر عن تراثها العربي والإسلامي . .

٢ \_ و «استقلالها» \_ «عزلها» \_ عن المحيط العربي والإسلامي ، والذي تمثل يومئذ في الدولة العثمانية والجامعة الإسلامية . .

٣ ـ وإخضاع مصر وإلحاقها بالغرب ـ السياسى والحضارى ـ كبديل عن الحضارة العربية الإسلامية . وكانت إنجلترا في مشروع « المعلم يعقوب» ـ هي ممثل الغرب في ذلك الحين . . كما كانت في مشروع سلامة موسى !! . .

والذين يتأملون مشروع سلامة موسى « لِفَرْنَجَة» مصر، وإلحاقها بأوربا كما سنعرضه ، بنصوص الرجل ـ ثم يطالعون البواكير الأولى لهذا الاتجاه عند « المعلم يعقوب» ، الذى أوصى إنجلترا ، وهو يودع الحياة ، بإلحاق مصر حضاريا ، بدلا من امتلاكها كمستعمرة . . فأملى في هذه الوصية : «إن الإمبراطورية العثمانية توشك أن تتداعى من كل جانب . ولهذا فمن المهم للإنجليز أن يلتمسوا الوسائل المضمونة للاستفادة من عهد تمزقها التاريخي بأنسب طريقة تحقق مصالحهم السياسية المستقبلة . . إن بريطانيا العظمى ليست بحاجة إلى امتلاك مصر كمستعمرة ، لأنها ستستأثر دائها بالتجارة معها ، نتيجة طبيعية لتفوقها البحرى ، فهى ستؤثر إذن في مصر باختيارها» (٥)!! . .

<sup>(</sup>٥) انظر تفصيل الحديث عن مشروع «المعلم يعقوب» فى كتاب: د. لويس عوض: [تاريخ الفكر المصرى الحديث]، جـ١ ص ١٨٣، ١٨٤، ١٨٦، ١٩٤، ١٩٧، ١٩٧، طبعة دار الهلال القاهرة، سنة ١٩٦٩م.

إن المذين يتأملون مشروع سلامة موسى، الذى انبرى للتبشير به، وخاصة عقب انهيار الدولة العثمانية، وإلغاء الخلافة سنة ١٩٢٤م٠٠ يجدون هذا المشروع « التفصيل ـ التطبيقى» لوصية المعلم يعقوب وهو يحتضر على ظهر السفينة التى أقلته مع جيوش الحملة الفرنسية المنسحبة من مصر سنة ١٨٠١م٠٠

وكما تبرأت الكنيسة المصرية، إبان الحملة الفرنسية، من خيانة المعلم يعقوب، الذى التحق بجيش بونابرت، وأصبح « جنرالا» و«قائمقام سارى عسكر الفرنسيس». وسوط عذاب الفرنسيين على ظهور المصريين، حتى لقد سماه الجبرتي [١١٦٧ – ١٢٣٧هـ، ١٧٥٤ – ١٨٢٢م]: «يعقوب اللعين»!! . . كما كان الحال في علاقة يعقوب اللعين ومشروعه بالكنيسة المصرية ووطنية الأقباط المصريين . . كذلك كان، ويجب أن يكون حال العلاقة بين سلامة موسى . . ووطنية ونصرانية نصارى مصر وكنيستها الأرثوذكسية . .

فمشروع سلامة موسى «لتفرنج مصر»، وإلحاقها بأوربا، هو «الإعلان الفج» عن مشروع سلفه المعلم يعقوب. ولا ضير على أقباط مصر ولا على كنيستها من كون الرجلين قد ولدا قبطيَّنْ وحملا أسهاء الأقباط. فكثير من المسلمين، الذين ساروا على درب التغريب والإلحاق الحضارى، و «التنوير الغربي العلماني» قد سلكوا ذات السبيل . وإن لم يبلغوا في «الحدة» و «الصراحة» ما بلغه «سلامة موسى» و «يعقوب اللعين»!! . .

والآن . . وبعد هذه المقدمات ، التي دعوت القارئ إلى استحضارها . . ونحن مقبلون على عرض ملامح وأركان « التنوير ـ الغربي ـ العلماني » كما تجسد في المشروع الفكري لسلامة موسى . . نبدأ باستعراض ملامح هذا المشروع . . ومن خلال نصوص الرجل ، حتى لا تكون هناك أدنى شبهة في أي لون من ألوان المبالغات! . .

## سلامة موسى . . والإيان الديني:

إذا كان الإيمان بإلّه خالق لهذا العالم وللإنسان، ومنعم على هذا الإنسان بالنعم التى أفاضها فى الطبيعة، هو جوهر الدين، والحد الأدنى للتدين بأى دين . . فإننا لانجد هذا الحد الأدنى فى المشروع « التنويرى ـ العلمانى» الذى تحدثت عنه كتابات سلامة موسى . . بل إن كتاباته قد رفضت هذا الحد الأدنى للإيمان الدينى! . .

- فهو، عندما يتحدث عن الذى هدى المصريين إلى الزراعة، يقول: إن «النيل هو الذى هـداهم إلى الزراعة، التي هي أصل الحضارة» (٦). فالنيل عنده هو « الهادى» . . وليس الله! . .
- وعندما يزعم أن المصريين أوربيون، حتى فى الشكل و «السّحنة»، يحمد على ذلك « الأقدار»، ولا يحمد الله ، فيقول: «.. ولكننا نحمد الأقدار على أننا ما زلنا فى السحنة والنزعة أوربيين..»(٧)!!
- وعندما يتحدث عن الذي أنعم على المصرى بنعمة النيل، يرى «الطبيعة» هي المنعم، والنيل مصدر العلم والفقه! . . أما الدين في حياة المصرى القديم فمصدره «جفاف المناخ»، وليس الله! . . وكذلك الاعتقاد بالعالم الآخر، عالم ما بعد الموت، مصدره «التحنيط»! . . وما قصة «نوح» و«الفيضان» إلا من ثمرات «النيل» في حياة المصرى القديم! . .

كل هذا « التنوير \_ الغربى \_ الملحد » ينقله سلامة موسى ، عن فلاسفة «التنوير \_ الغربى » الذين يذكر منهم « إليوت سمث » ، فيقول : « وكما أن الطبيعة أنعمت على المصرى بالنيل يعلمه الزراعة ، وفقهه في علاقة الماء بها ، كذلك جفاف المناخ المصرى علمه الدين . . . ومن التحنيط نشأ الاعتقاد بالعالم الثانى . وكان للنيل دخل آخر في الدين ، وهو أنه

<sup>(</sup>٦) [ اليوم والغد] ، ص ٩ . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٢٨م. (٧) المرجع السابق . ص ٦ .

جعل المصرى يقدس الماء، ويعتقد أنه أصل كل شيء حي، وأنه يطهر كل شيء. وليست قصة الفيضان، ونجاة نوح منه، إلا إحدى نتائج الاعتقاد بفيضان النيل، وأنه أصل الحياة، كما أثبت ذلك إليوت سمث. . »(^)!! . .

- أما العقل الإنساني ، فهو من «مخترعات الطبيعة» . . «فقد اخترعت لنا الطبيعة العقل للتمييز والحكم بين غرائزنا ، ومعرفة النافع والضار في أحوال معاشنا . . »(٩)! .
- والجنين ينمو، على نحو دون الآخر، بفعل « الـذاكرة».. وليس بفعل الإله الخالـق!.. «فللجنين ذاكرة تلهمـه بـأن ينمـو على طـريقـة بعينها..»(١٠)!

وكما نزع «التنويريون ـ الغربيون» عن الدين «المطلق»، وجردوه من مصدره الإلمى، وسووا بين حقائق علومه وحقائق العلوم المادية الطبيعية، في نسبيتها وتغيرها، كذلك صنع سلامة موسى فيها استعار من فكر وفلسفة التنوير الغربى . . فهو يستنكر عدم إخضاع الحياة الروحية وعلومها الدينية لما خضعت وتخضع له علوم الكيمياء وأمثالها! . . فيقول: «هذه الحياة الروحية في الإنسان قد تأخرت تأخرا هائلا. وكيف لا تتأخر إذا كنا نمنع الناس من انتقادها؟! . . وهل كان علم الكيمياء يتقدم لو كنا نمنع الناس من انتقاده كها نمنعهم من انتقاد الأديان؟! . . فها لم نفعل ذلك، وننظر إلى الكيمياء، فإننا لن نتقدم» (١١)! . .

وهو هنا: «تنويرى \_ غربى»، أنكر وجود إلّه مفارق للمادة، ذي علم مطلق. . فدعا إلى معاملة العلوم الدينية \_ ذات المصدر الإلهّي . . والتي

<sup>(</sup>٨) المرجع السابق. ص ١٠، ١١. (٩) المرجع السابق. ص ٢٥.

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق . ص ٤٢ . (١١) المرجع السابق . ص ٢٠ ، ٢١ .

هى قبس من العلم الإله الكلى والمطلق ـ دعا إلى التعامل معها كما نتعامل مع العلم الإله التعامل معها كما نتعامل مع العلوم المادية ، المدركة بالعقل النسبى والحواس النسبية . . والمتغيرة والمتطورة حقائقها بسبب هذه النسبية المجردة من الإطلاق! . .

ولهذا السبب، فهو معجب بالتراث اليونانى، الذى تعامل مع الآلهة بحسبان قدراتها نسبية ومحدودة.. ومع القيم بحسبانها نسبية، وغير مطلقة .. ويعبر عن هذا الإعجاب فيقول : « .. ومن يقرأ «جمهورية» أفلاطون، ويرى الحرية التى يتكلم بها عن الزواج، أو من يقرأ «الأخلاق» لأرسطوط اليس، ويقف عند قوله: إن الآلهة، على قدرتها، لا يمكنها أن تبدل نواميس الطبيعة، يأسف لفقدان هذه الروح من الأدب العربى. والغريب في العرب أنهم عنوا بعلوم الإغريق وطبهم، وهو أسخف ماكتبوا [!!] دون أن يعنوا بآدابهم وفنونهم . »(١٢)!! . .

فالرجل لم يكن يريد لنا علوم اليونان، وإنها كان يريد ما لديهم من وثنية وإلحاد!!.. ولعله في ذلك فريد غير مسبوق!..

• ولذلك، فلقد كان طبيعيا مع من يستعير « فلسفة التنوير الغربى الإلحادية» \_ أو «الوضعية \_ التي ترى الدين إفرازا بشريا . . ونسبيا لا مطلق فيه» \_ . . كان طبيعيا مع من يستعير هذا « التنوير \_ الملحد» أن يجرد النصرانية من نسبها الإلهّى ، حتى ولو كان نصراني الاسم والميلاد!! . .

لقد قسم سلامة موسى النصرانية إلى «لاهوت».. و«أخلاق».. وحكم بأن «لاهوتها» هو ذات الوثنية المصرية القديمة في عقيدة الثالوث.. أما «أخلاقها» فهى إغريقية.. ومن ثم فلا شيء في النصرانية لله والسهاء والوحى والدين الإلهي!!.. هكذا رأى النصرانية، وكتب يقول: «.. ويمكن أن نقول إن أوربا استفادت ديانتها من الشرق. ولكن، يجب ألا

<sup>(</sup>١٢) المرجع السابق . ص ١١٠ .

نلقى هذا القول جزاف . فالديانة المسيحية مؤلفة من عنصرين : أحدهما خاص باللاهوت ، والآخر خاص بالأخلاق .

فالأول، وهو اللاهوت، يرجع الفضل فيه إلى المصريين، فإن النظريات الخاصة بالثالوث المقدس، أو التجسد، أو البعث، هي نفسها تلك النظريات التي كانت شائعة عند المصريين. ونظرية الثالوث هي أهم أركان الديانة المصرية القديمة. فإن الربة إيسيس هي العذراء التي تلد هورس من رب الأرباب أوزوريس. ويمكن أن نتبع تطور الفن المسيحي من مصر إلى روما، حتى تصير إيسيس وابنها هورس كلاهما: مريم وابنها السيد المسيح.

هذا من حيث اللاهوت. وأما من حيث الآداب المسيحية، فالفضل فيها يرجع إلى الإغريق. فإن من يقرأ مجادلات الرسل يشعر بالروح الإغريقية التي كانوا مشبعين بها في تبشيرهم الأمم الوثنية» (١٣)!!..

ونحن هنا لا نناقش ما في هذا الكلام من صواب أو خطأ. . وإنها نقول : إن سلامة موسى ، الذي أرجع المسيحية إلى المصادر الوثنية ـ المصرية . والإغريقية ـ لا يمكن أن يعده المسيحيون الإبن البار للنصرانية كدين سهاوى ، ولا الابن البار للكنيسة الأرثوذكسية ، التي جعلت من خلاص الروح ورعاية مملكة السهاء رسالتها الوحيدة على هذه الأرض . وإنها هو الامتداد السرطاني « للتنوير ـ الغربي ـ الملحد » ، جاء لاقتلاع الدين الإلمي ، مطلق الدين ، من حياة الأمة التي انتسب إليها! . . ولذلك ، كان الرجل صريحا صراحته «العارية»!! . . عندما رفض عقيدة النصرانية في العذراء والمسيح ، باعتبارها عقيدة بالية لا تليق بالعقل المتعلم والمثقف! . . فكتب يقول : «إنه من البديهي أن عبادة إيسيس العذراء وابنها هورس قد قدمت وبليت ، ولم يعد فيها مقنع لنفس إنسان متعلم مثقف . . »(١٤)!

<sup>(</sup>۱۳) المرجع السابق. ص ۱۰۸. (۱٤) المرجع السابق. ص ۹۹، ۱۰۰.

وإذا كنا نقرأ الآن لتلامذة سلامة موسى وغيره من رواد « التنوير \_ الغربى \_ الإلحادى » كلاما كثيرا عن « تاريخية النصوص المقدسة » ، وهي «تاريخية تنزع القدسية والإطلاق والخلود والثبات عن هذه النصوص . . ونقرأ لهم وصفا للشريعة الإسلامية \_ التى نومن بأنها « وضع إلمى \_ ثابت » \_ بأنها « وضع الملريعة الإسلامية \_ التى تجاوزها التطور التاريخي الذي تجاوز مجتمعات «شريعة البداوة »!! . . أى تجاوزها التكور «عزيز نسين» تعجبه من المسلمين البداوة!! . . كما قرأنا لنظيرهم التركي «عزيز نسين» تعجبه من المسلمين الذين لا يزالون ، «كالبهائم» ، يتبعون قرآنا « مؤلفا» \_ [؟!] \_ منذ أكثر من أربعة عشر قرنا!! . .

إذا كنا نقرأ لتلامذة سلامة موسى هذا الكلام . . وغيره الذي يدعون فيه إلى «تطوير العقائد الدينية بها يجاري تطور العلوم الطبيعية الحديثة»!!

إذا كنا نقرأ هذا الذى يعده الدين والتدين والإيبان والمؤمنون ـ بأى دين ـ «هـذيانا إلحاديا» . فإن علينا أن ندرك أن هذا « الهذيان الإلحادى» هو «الفكر الوضعى» الذى عممه « التنوير الغربى» على الدين، وذلك عندما سوى المطلق بالنسبى . . والإلهى بالإنسانى . . والثابت بالمتغير . والمقدس بها لا قدسية فيه . . فنحن أمام « التنوير ـ الغربى »فى جيل التلامذة ، الذين يمثلون روادهم وأساتذتهم فى هذا الميدان . . وفى المشروع الفكرى لسلامة موسى ، نجده ينقل عن الكاتب الإنجليزى «هـ . ج . ويلز» [ ١٨٦٦ ـ موسى ، نجده ينقل عن الكاتب الإنجليزى «هـ . ج . ويلز» [ ١٨٦٦ ـ المقدسة ، وضرورة « تطوير العقائد» وفق تطور العلوم . .

لقد كتب سلامة موسى عن هذا الملمح من ملامح «التنوير-الغربى-الوضعى». . فقال: «. . ليس يعقل أن يعيش الإنسان آلاف السنين، يتعاوره التقدم المادى في جميع ما يلابسه ويزاوله، ثم يبقى الدين جامدا لا يتطور وفق التطور المادى»!! . .

ثم مضى، فساق تصور الكاتب الإنجليزى « ويلز» لتطوير الكتب المقدسة سنويا، حتى لكأنها «حولية» تتغير كل عام.. وحتى لكأنها «معيرات» لا «ثوابت» فيها.. ومما يستقل العقل الإنسانى ـ نسبى القدرات والإدراكات ـ بعلم كل ما فيها من أخبار على الغيب والشهادة . . . مضى سلامة موسى، فساق تصور فلسفة «التنوير ـ الوضعى ـ الغربى» لتطوير الكتب المقدسة، كنموذج على مايريده لنا . . فقال : « وقد عالج « ولز» هذا الموضوع فقال : إنه يجب أن تؤلف توراة جديدة توافق العصر الحاضر، تضعها المفقة من العلماء والفلاسفة والأدباء . وينبغى تنقيحها كل عام وفق مطالب الحياة الجديدة . ويجب أن تؤلف التوراة الجديدة على غرار التوراة القديمة ، فيبدأ فيها بسفر التكوين ، فتستبدل بقصة آدم وحواء تاريخا علميا لتكوين الأرض وظهور الحياة عليها ، وتطور النبات والحيوان ، وتنازعها البقاء ، وانقراض بعضها . ثم ظهور الإنسان ، ووصف جهاده للطبيعة ، والتغلب عليها ، وانتقاله من عهد الصيد إلى الرعاية إلى الزراعة ثم معرفته المعادن ونشوء الصناعة .

ويلى ذلك ناموس يسير عليه بنو البشر، يتضمن أهم قواعد الصحة وصيانة الجسد، وضرورة الرياضة التي لم تكن لازمة لليهود وهم يرعون أغنامهم بالمروج، ولكنها تلزمنا الآن في أشغالنا الراهنة. ثم يجب أيضا أن يتضمن هذا القسم كل ماعرف عن الحكمة الجنسية، والعلاقات الزوجية، وما تنبغي معرفته عن آداب الامتلاك، وعلاقة العمال بالملاك، وقيمة المراهنات والمضاربات وآداب البورصة، وما إليها مما يلتصق بحياتنا.

ثم يلى ذلك «نشيد الإنشاد» في التوراة، ويقابله عندنا الآداب الشهيرة عند الأمم المختلفة. . توضع في مكان الملحق بالتوراة . .

ثم يلى ذلك فصل عن التنبؤات. يضعه ساسة العالم، ويسجلون فيه على أنفسهم مايتنبئون به عن مستقبل الأمم التي يسوسونها. .

ثم ، هذه التوراة يجب أن تكون لها لجنة عليا، لا تنى عن تنقيحها كل عام، بها يوافق المستكشفات والمخترعات. والخلاصة، أنه يجب أن تجعل الأخلاق وفق المستكشفات والمخترعات الحديثة. وذلك بتعديل قوانين الامتلاك، وتخفيف الروح الوطنية. وإزالة النزعة الوطنية من التاريخ، وفرض الولاء لعصبة الأمم على كل أفراد العالم.

ثم ، لكى يتحد الناس فى نزعة صحيحة ، يجب أن يكون لهم ناموس جديد مؤلف على نمط علمى ، يربطهم جميعا فى رابطة روحانية واحدة . . . »(١٠١٠)!!! . .

تلك هي صورة تطوير الكتب المقدسة ، كي تستجيب « للتاريخية » التي يريدها لها «التنوير ــ الغربي ــ الوضعي » . . وهي ليست صورة هنزلية فقط . . بل هي أساس « الهزل» الذي نطالعه «للتنويريين ــ المتغربين» عن تحديث الدين ، وتطوير العقائد الدينية ، وتجاوز الموروث الحضاري ، وتبعية الفكر الديني ـ بحسبانه « بناء فوقيا » للأبنية «التحتية ــ المادية » في التغير والتطور والزوال!! . .

إنه « الدين ـ الوضعى » . . الذى وضعه البشر، وتواضعوا عليه . . ذلك الذى « آمن » به سلامة موسى . . ورواد وتلاميذ « التنوير ـ الوضعى ـ الغربى » . . والذى يبشرون به بيننا حتى هذا التاريخ! . . فعليه يُحْسَبُون . . وبمعاييره يكون نقدهم . . لأن الديانات الساوية ـ مطلق الديانات الساوية ـ بريئة منهم براءة الذئب من دم ابن يعقوب!! . .

تلك هي صفحة « الإيهان الديني» في مشروع سلامة موسى « لتفرنج الأمة» حتى في الدين! . .

<sup>(</sup>١٥) المرجع السابق. ص ١١٥\_١١٧.

# المذهب: التفرنج. . واحتقار الشرق!! . .

فيما كتبه سلامة موسى، في العشرينيات، وتبعه فيه طه حسين في الثلاثينيات \_ بعبارات أقل حدة \_ حول انتهائنا الثقافي والحضارى والعقلي إلى الإغريق والرومان والغرب، وليس إلى الشرق، «خداع فكرى» يعجب المرء كيف جاز على الكاتبين، وعلى الذين أيدوا هذا الاتجاه!..

لقد عقدوا المقارنة والمقابلة والمفاضلة بين العقل الشرقى، بمعنى حضارة وثقافة الشرق الأقصى، في اليابان والصين. وبين العقل الغربي الأوربي، بمعنى حضارة وثقافة الإغريق والرومان وأوربا الحديثة والمعاصرة . ثم خلصوا إلى أن أمتنا غربية العقل، أوربية الحضارة والثقافة، إذ لا رابطة تربطها بالصينيين واليابانيين! . .

ولست أدرى، فى أى مرحلة من مراحل التاريخ، ولا فى أى مذهب من مذاهب الفكر، قد طرحت قضية انتهائنا الفكرى والثقافى والحضارى على هذا النحو الذى زعموه؟! إن تاريخنا لم يعرف صوتا واحدا قال إن الانتهاء الحضارى للعرب والمسلمين هو إلى حضارات اليابان والصين والهنود، ومن ثم فلم تقم فى تاريخنا مقابلة بين شرقيتنا، بمعنى يابانيتنا أو صينيتنا، وبين إغريقيتنا ورومانيتنا، وإنها المقابلة كانت ولا تزال بين شرقيتنا، بمعنى إسلاميتنا وعروبتنا، المتميزة حضاريا، عن كل من الغرب الإغريقى، وعن اليابان والصين والهند أيضا، وبين الحضارات الأخرى..

إن حضارات الشرق الأقصى قد طبعتها فلسفات الديانات الوضعية الوثنية التى سادت عقائد أممها وشعوبها . . والحضارة الغربية قد طبعتها مواريث الإغريق والرومان ، حتى لقد طُوِّعت مسيحيتها لهذه المواريث . وبين حضارات الشرق الأقصى والحضارة الغربية تميزت الحضارة الإسلامية ، تلك التى دار ويدور الجدل حول علاقتها بالحضارة الغربية ، وهل هى علاقة « التميز . . والتفاعل »؟ . . أم «التبعية . . والذوبان والاندماج»؟ . .

تلك هى حقيقة المقابلة والمفاضلة: شرقيتنا الحضارية نحن العرب والمسلمين؟ أم غربيتنا الحضارية كإغريق فى الثقافة نعيش فى الشرق الأدنى من بلاد الإغريق؟! أما استدعاء حضارات الشرق الأقصى، وتصويرها فى صورة البديل الذى علينا أن نختار بينه وبين الغرب الحضارى، فلم يكن إلا لونا من الخداع الفكرى، قصد به أصحابه إخفاء تميزنا كشرق عربى إسلامى عن كل من حضارات الشرق الأقصى والحضارة الغربية جميعا!..

لقد استدعى دعاة التبعية والإلحاق الحضارى نقيضا وهميا، ليصوروا أن بديله هو الاندماج في الحضارة الغربية، في محاولة غريبة لإخفاء القضية الجوهرية التبي دار ويدور حولها الخلاف، وهي مدى تميزنا، كعرب ومسلمين، حضاريا. . ومشروعية استقلالنا الحضارى، الذي يعترف به الجميع للهنود واليابانيين والصينيين والغربيين . .

فى ضوء هذه الحقيقة ، التى كشفت وتكشف هذا « الخداع الفكرى» ، نقرأ مندهب سلامة موسى ، الذى عبرت عنه كلهاته الحادة ، حول حقيقة انتهاء الأمة ثقافيا وحضاريا . . والذى لخصه الرجل فى الادعاء بأننا «فرنجة» ، علينا أن نحتقر كل ما هو شرقى ، ونندمج فى كل ما هو أوربى!! . . ولحسن الحظ ، فإنه لم ينجح ، أثناء عرض مذهبه ، فى أن يخفى مراده من مصطلح «الشرق» . . فكل « الشرق» الندى صب عليه جام غضبه كان عربيا إسلاميا ، ولم يتوجه نقده إلى شيء من « شرق» الصين واليابان!! . .

# \* \* \*

لم يكن لسلامة موسى من مقومات «الانتهاء للذات الثقافية العربية الإسلامية» ما كان للدكتور طه حسين، ولذلك اختلف مستوى التعبير لدى كل منهما عن هذه « المقومات». فطه حسين « يحترمها» مع الادعاء بأنها

"إغريقية الجذور.. والمستقبل"، بينها سلامة موسى " يحتقرها" ويدعو إلى التخلص منها، واستبدال الثقافة والمكونات الحضارية الأوربية بها!!.. وله في ذلك صفحات كثيرة لا تحتاج أفكارها إلى تأويل، أو حتى تفسير!.. فهو يقول:

«كلها ازددت خبرة وتجربة وثقافة، توضحت أمامى أغراضى ٠٠ فهى تتلخص فى أنه: يجب علينا أن نخرج من آسيا وأن نلتحق بأوربا . فإنى كلها زادت معرفتى بالشرق، زادت كراهيتى له، وشعورى بأنه غريب عنى . وكلها زادت معرفتى بأوربا، زاد حبى لها، وتعلقى بها، وزاد شعورى بأنها منى وأنا منها .

فأنا أزاول حرفة الأدب، لكى أدأب فى وعظ أمتى بوجوب كفها عن مارسة العادات التى اكتسبتها من آسيا، ووجوب اصطناعها عادات أوربا..

وأريد من التعليم أن يكون تعليها أوربيا لا سلطان للدين عليه ولا دخول له فيه . . .

وأريد من الحكومة أن تكون ديمقراطية برلمانية كما هي في أوربا، وأن يعاقب كل من يحاول أن يجعلها مثل حكومة هارون الرشيد أو المأمون، أتوقراطية دينية . . .

وأريد من الأدب أن يكون أدبا أوربيا . . أبطاله فتيان مصر وفتياتها ، لا رجال الدولة العباسية ولا رجال الفتوحات العربية . . .

ثم أريد أن تكون ثقافتنا أوربية . . . أما الثقافة الشرقية ، فيجب أن نعرفها لكى نتجنبها ، لما نرى من آثارها في الشرق ، آثار: العبودية والذل والتوكل على الآلهة . . . . »!! . .

وجدير بنا، وقبل أن نكمل النصوص المعبرة عن مذهب سلامة

موسى . . أن نستلفت النظر إلى حقيقة المراد ببعض المصطلحات . .

• فالرجل يدعو إلى « الخروج من آسيا» و«الالتحاق بأوربا» . . وبديهى أنه لم يكن داعية هجرة من «جغرافية المكان» . . فآسيا هنا مصطلح حضارى وثقافى معناه: الإسلام وحضارته . والمستشرق والسياسى الفرنسى «جبرييل هانوتو» [١٨٥٣ – ١٩٤٤ م] – صاحب الحوار الشهير، الذى رد عليه الإمام محمد عبده ، حول « المسألة الإسلامية» – يعبر عن بوادر انسلاخ «تونس» من الإسلام وحضارته ، والتحاقها بالحضارة اللاتينية ، فيقول : «يـوجـد الآن بلـد وأرض تنفلت شيئا فشيئا من مكة ومن الماضى الآسيوى» (١٦٠ !! . . و «نمط الإنتاج الآسيوى» – الـذى تحدث عنه كارل ماركس فى مراسلاته مع فريدريك إنجلز – هو نمط الإسلام فى التملك والإنتاج . . والمجلات والجمعيات الاستشراقية التي حملت كلمة « آسيا» كانت متخصصة فى دراسة الإسلام وحضارته . . فـ «مكة . . والماضى مصطلحا جغرافيا مجردا . . وليس مصطلحا جغرافيا مجردا . .

• أما « الشرق»، الـذى يدعو سـلامة مـوسى إلى استبدال أوربا به . . والذى عدد «مثالبه» . . فإنه ـ بتعداد « المثالب» ـ لم يدع للشك مجالا فى أن مراده « الشرق العربى الإسلامى» ، وليس «الشرق الأقصى . . اليابانى أو الصينى» ، كما حاول هو وطـه حسين خداع القـراء وتخفيف الصـدمة على المتلقين . .

فالدين الذي يدعو إلى إخراجه من التعليم، حتى يكون التعليم «أوربيا \_علمانيا» هو الإسلام، الذي كان يدرس في مدارسنا. . فلم تعرف مدارسنا ديانات الصين أو اليابان أو الهنود!!

<sup>(</sup>١٦) [الإسلام والرد على منتقديه] ـ لمجموعة من العلماء ـ ص ٢٧. طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨م.

والحكومة التى يرفضها هى التى تحتكم إلى الشريعة الإسلامية ، كما كان الحال فى عهد الرشيد والمأمون . . وهو يريد بدلا منها حكومة « أوربية \_ علمانية» . .

والأدب الذي يسريده هو أدب « العامية المصرية»، لا العسريية المصحى . . أدب الإقليم المصرى ، وليس الانتهاء العربي والإسلامي . .

وهو لايريد الثقافة الإسلامية المؤمنة، التي تعلم الإنسان «التوكل على الله»!! . . بل يريد ثقافة علمانية أوربية تلتزم بفلسفة « التنوير ـ الغربي» الوضعية، التي عزلت الدين والله والسماء عن الفكر والثقافة وكل شئون العمران الإنساني . .

ف« آسيا» و«الشرق» هنا يراد بهما حضارة الإسلام . . لا حضارة الصين واليابان!! . .

ويمضى سلامة موسى ليهون على قرائه هذه المهمة التى يدعو إليها احتقار الشرق العربى الإسلامى . والانسلاخ منه . والالتحاق بأوربا، ثقافيا وحضاريا - . . فيقول إن ألف عام من الحكم والحضارة والثقافة الآسيوية - [ وهنا ننبه إلى أن هذه الحقبة ، الألف عام ، هى عمر سيادة الإسلام والعربية في المنطقة ، ولا علاقة للأمر بآسيا اليابان أو الصين!!] - . . يقول إن هذا الزمن من حكم الإسلام وثقافته لم يغير من انتائنا الأوربى!! . . ونص عباراته يقول:

«ولست أجهل أن آسيا قد حكمت مصر نحو ألف عام، وبسطت عليهاحضارتها وثقافتها، بل ودست دمها في دماء أبنائها. ولكننا نحمد الأقدار [!!] - أننا مازلنا في السّحنة والنزعة أوربيين، إذ نحن أقرب في هيئة الوجه ونزعة الفكر إلى الإنجليزي أو الإيطالي. وكذلك الحال في سوريا وشال إفريقيا العربي، فإن سكان هذه الأقطار أوربيون سحنة ونوعة .

فلهاذا إذن لا نصطنع جميعا الثقافة والحضارة الأوربيتين، ونخلع عنا ما تقمصناه من ثياب آسيا؟! . .

هذا هو مذهبى الذى أعمل له طول حياتى، سرا وجهرة. فأنا كافر بالشرق، مؤمن بالغرب. وفى كل ما أكتب أحاول أن أغرس فى ذهن القارئ تلك النزعات التى اتسمت بها أوربا فى العصر الحديث، وأن أجعل قرائى يولون وجوههم نحو الغرب، ويتنصلون من الشرق. . »(١٧)!!

ذلك هو مذهب سلامة موسى: مواجهة الإسلام وحضارته.. واحتقار كل ما له صلة بالعروبة والإسلام.. ودعوة لطى صفحة تاريخنا الحضارى العربى الإسلامى، والتنصل من كل آثارها.. والاندماج في الحضارة الغربية وثقافتها باعتبارنا «أوربيين سحنة ونزعة» أى في الخلق والخُلُق والفكر والثقافة جميعا!!..

وعلى هذا المذهب يطلق جيل التلاميذ ـ تلاميذ سلامة موسى ـ مصطلح « التنوير»، ويطبعون كتبه ليواجهوا بها المشروع الإسلامى هذه الأيام!!.. فهل بقى في الأمر غموض أو إبهام؟!..

\* \* \*

وإمعانا في «التمويه» ولا أظنه الجهل الذي يريد استبعاد «الشرق الإسلامي» تحت ستار استبعاد «الشرق الأقصى»، الصيني والياباني، يتحدث سلامة موسى عن قيام «الرابطة الشرقية» بالقاهرة في العشرينيات، باعتبارها «إحدى كوارث هذا الاعتقاد في شرقيتنا»! . . بل ويجعل عنوان مقاله هذا: [الرابطة الشرقية سخافة]. . ويدعو بدلا من هذه «الكارثة . . والسخافة» إلى «رابطة غربية» بيننا وبين أبناء أوربا . . فيقول : « . . وإحدى كوارث هذا الاعتقاد في شرقيتنا: اهتهامنا بالشرق فيقول : « . . وإحدى كوارث هذا الاعتقاد في شرقيتنا: اهتهامنا بالشرق

<sup>(</sup>١٧) [ اليوم والغد]. ص ٥ ـ ٧ .

دون الغرب، حتى لقد تأسست فى القاهرة جمعية تدعى «الرابطة الشرقية»، فيها أعضاء من الهند وجاوة، ولعل بها أعضاء أيضا من الصين. فيا لنا ولهذه الرابطة الشرقية؟! وأية مصلحة تربطنا بأهل جاوة؟ وماذا ننتفع منهم؟ وماذا هم ينتفعون منا؟! . . إننا فى حاجة إلى رابطة غربية . كأن تؤلف جمعية مصرية يكون أعضاؤها من السويسريين والإنجليز والنروجيين وغيرهم . . مثل هؤلاء النظاف الأذكياء - [!!] - نستطيع أن نؤلف رابطة معهم . ولكن ما الفائدة من تأليف رابطة مع الهندى أو الجاوى؟! . . إننا أمة قد سرنا شوطا بعيدا فى الحضارة الغربية ، التى هى منا ونحن منها . . » (١٨).

وكها أشرنا، فإن هذا الاعتراض على « الرابطة الشرقية» هو إمعان في «التمويه»، ذلك أنها كانت رابطة بين المجاهدين من أبناء شعوب الأمة الإسلامية الشرقيين، الذين جمعتهم وتجمعهم، مع رابطة العقيدة الإسلامية، والحضارة الإسلامية، آمال وآلام المواجهة مع الاستعار الغربي الذي احتل بلادهم جميعا. فعلاوة على الرابطة الإسلامية، التي يريد سلامة موسى استبعادها، بإخفائها تحت عنوان «الشرق»، الذي أوهم قراءه أنه « الشرق الأقصى» — شرق اليابان والصين — . علاوة على «إسلامية» هذه الرابطة «الشرقية»، فإنها كانت رابطة شعوب جمعتها المعاناة من الاستعار الغربي، والسعى للتحرر الوطني من نير اجتلاله واستغلاله . وكفي بهذه المهمة مبررا لقيامها . ومع ذلك . . فسلامة موسى يرشح للمصريين رابطة غربية عميرا لقيامها . . ومع ذلك . . فسلامة موسى يرشح للمصريين رابطة غربية تجمعهم والإنجليز المستعمرين لهم ولأبناء الشرق كله، بدلا من رابطة تجمع المستضعفين المجاهدين في سبيل التحرر الوطني والنهوض الحضاري!! . .

والأغرب من ذلك . . أن هذا الذي كتبه سلامة موسى في العشرينيات ، يعود الدكتور طه حسين ليكتبه في الشلاثينيات . . فيقول : «ومهما أنس فلن أنسى مواقف الحيرة والعجز عن الفهم التي كنت أقفها منذ أعوام ، أمام

<sup>(</sup>١٨) المرجع السابق. ص ١٨٦، ١٨٧.

جماعة كانت تقوم فى مصر، وكانت تسمّى نفسها جماعة الرابطة الشرقية، وكانت تذهب فى سيرتها وتفكيرها هذا المذهب الغريب، مؤثرة التضامن مع أهل الغرب الأدنى (١٩).

وإذا كان سلامة موسى قد مات فى الخمسينيات ، أى بعد قيام «مؤتمر باندونج » سنة ١٩٥٥ م، فإن «عالته الحضارية» قد ميزت بينه وبين الدكتور طه حسين ، الذى عايش أنشطة التضامن الآسيوى الإفريقى وأسهم فيها ، فى حقبة تطوره الفكرى ، منذ ارتباطه الأوثق بالمشروع الوطنى والقومى - فى امتداداته التضامنية مع الشعوب المستضعفة - إبان المواجهة الحادة مع الغرب لتصفية استعماره لأمم وحضارات الشرق كلها . .

## \* \* \*

لقد كانت مقاصد سلامة موسى واضحة: نحن فرنجة . . وعلينا أن نفرنج ، ونندمج في الحضارة الأوربية ، التي تمثل المثل الأعلى في كل شيء . . من الإنسان \_ خِلْقَه وخُلُقًا \_ إلى الفكر والثقافة والحضارة . . حتى لقد بلغ في عشق الأوربيين حد لوم المصريين وتعنيفهم على «حسدهم» لمستعمريهم الإنجليز!! . .

ولما كانت الجامعة الشرقية . . بل وحتى « الشرق» كمصطلح . . تمثل عقبة في طريق التفرنج والإلحاق الحضارى والدمج الفكرى والتبعية الثقافية ، فلقد ذهب سلامة موسى في ذمها والهجوم عليها كل مذهب، بها في ذلك مذاهب العبث اللامعقول؟! . .

ولما لم يكن هناك سبيل لإلغاء كلمة «الشرق» - كمصطلح - فلقد زعم سلامة موسى أننا سمينا شرقين، لا لأننا غير الغربيين، وإنها لأننا غربيون!!.. فسبب التسمية أننا كنا تابعين للدولة الرومانية الشرقية!!..

<sup>(</sup>١٩) [ مستقبل الثقافة في مصر ] ، جـ ١ ، ص ١٥

وفي هذا «العبث اللامعقول» ، يقول «رائد التنوير» ، الذي يواجه تلاميذه اليوم بكتبه المشروع الإسلامي والصحوة الإسلامية . . يقول : «إن للألفاظ تأثيرا كبيرا في العقول . فإذا نحن غرسنا في أذهان المصرى أنه شرقى ، فإنه لا يلبث أن ينشأ على احترام الشرق وكراهة الغرب، وينمو في نفسه كبرياء شرقى ، ويحس بكرامة لا تطيق أن يجرحها أحد الغربيين بكلمة ، فينشأ على كراهة الخضارة الغربية ، ويقاومها ، ولا يصطنعها إلا مقهورا مغلوبا على نفسه .

ولكن الواقع أننا لسنا شرقيين. وإنها جاءنا هذا الاسم من أننا كنا تابعين للدولة الرومانية الرومانية البرومانية الغربية. . »(٢٠)!!

فهو لا يريد للإنسان الشرقى الكبرياء، ولا الكرامة التى لاتطيق أن يجرحها الغربى. . وهو يكتب ذلك وبلاده محتلة من قبل الإنجليز الغربين!! . . لقد كان داعية لنزع الاحترام والكبرياء والكرامة عن الشرق والشرقين!! . .

أما أن «شرقيتنا» \_ كاسم \_ قد جاءتنا من أننا كنا جزءا من الإمبراطورية الرومانية الشرقية، فهو عبث كان يقتضى لاستقامته أن يعلل الرجل «شرقية الفرس» وغيرهم من الأمم الآسيوية، والذين لم يكونوا في يوم من الأيام جزءا من الدولة الرومانية الشرقية!!..

لكن الرجل يعود فينقض دعواه العبثية ، بادعاء عبثى آخر. . فبعد أن زعم أن «شرقية العرب» قد جاءت من عيشهم نحو ألف سنة جزءا من الدولة الرومانية الشرقية . . عاد ليزعم أنهم العرب قد صاروا شرقين «بتوغلهم في آسيا إلى حدود الصين ، وأيضا بعادة التسرى وعادة الضرار [تعدد الزوجات] اللتين أجازهما لهم الإسلام ، فدخلهم دم آسيوى ،

<sup>(</sup>٢٠) [ اليوم والغد]. ص ١٧٩

وخاصة صينى ، كثير، فإن لفظة أمة ، بمعنى جارية ، هى لفظة صينية ، وقد دخلت اللغة العرب من المعنى كان يشتريها العرب من الصين (٢١)!!..

والمرء يدهس لكثرة الأكاذيب في هذه العبارة الموجزة. فنزواج العرب المسلمين من الصينيات، ووجود جوار صينيات، في حقبة الرق بالتاريخ الإسلامي - أمران لا أثر لهما ولا ذكر عنهما في تاريخ العرب والمسلمين!! . . والرجل نفسه، في مكان آخر، هو الذي يكذّب ذاته، عندما يقول: «نحن في هيئة الوجه أوربيون. ولو لبس السوري أو العربي أو المصرى قبعة، لما استطاع الإنسان تمييزه من الإيطالي أو الإسباني. ولكن مهما لبسنا ، فإننا نتميز من الصيني أو الجاوى أو الياباني . . » (٢٢)!

فأين هي الدماء الصينية الكثيرة والآسيوية التي دخلت العرب بعد الإسلام؟!

ثم، من علم سلامة موسى أن لفظة «أمة» صينية، دخلت العربية بعد الإسلام بسبب الجوارى اللائى أتت بهن الفتوحات؟! . . ألم يسأل أحدا من العامة ليعلم أن «أمّة» كلمة عربية، جاءت فى القرآن الكريم وفى الحديث النبوى الشريف؟! . . ﴿ ولأمة مؤمنة خير من مشركة ولو أعجبتكم ﴾ . (٢٣) ﴿ وأنكحوا الأيامى منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم إن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله والله واسع عليم ﴾ (٢٤) . . و«أيها رجل ولدت أمته منه فهى معتقة . . »(٢٥) . . إلخ . . إلخ . . إلخ . . إلخ . .

لقد كان الرجل باحثا \_ بالحق أو بالباطل \_ وإن شئت فقل بكل ضروب الباطل \_ عن مبررات « التفرنج» والإلحاق بثقافة الغرب وحضارته . . «فذوقنا

<sup>(</sup>٢١) المرجع السابق. ص ١٩٦. (٢٢) المرجع السابق. ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٢٣) البقرة: ٢٢١ . (٢٤) النور: ٣٢٠ .

<sup>(</sup>٢٥) رواه أبن ماجة والدارمي والإمام المحمد . . ومفردها وجمعها واردان في عشرات الأحاديث . .

\_[كما يقول] \_ ودمنا هما الذوق والدم الغربيان . ونحن في هيئة الوجه أوربيون»!! . . بل لقد سعى إلى إثبات أن المصريين \_ الذيب يستعمرهم الإنجليز \_ هم والإنجليز شعب واحد!! . . وحتى اللغة المصرية القديمة \_ الهيروغليفية \_ بينها وبين اللغة الإنجليزية اشتراك في مئات الكلمات . «فلقد أثبت إليوت سمث أن الشعب الأول الذي سكن مصر، لا يختلف البتة عن الشعب الذي كان يسكن إنجترا قبل ٠٠٠ سنة . وبين المصرية القديمة والإنجليزية الراهنة مئات الألفاظ المشتركة لفظا ومعنى »(٢٦)!!

والرجل، بهذا الحديث عن اتحاد المصريين بمستعمريهم الإنجليز، إنها يتجاوز «العمالة الحضارية» ليقترب من «العمالة السياسية»!! . . و إلا فبهاذا نفسر قوله: «إن الأجانب يحتقروننا بحق، ونحن نكرههم بلاحق» ؟! . . وقوله هذا كلام إنسان وطنى؟! . . . وقوله : «كانت أكثر كراهيتنا للأجانب حسدا . [!!] ـ لأنهم نازعونا البقاء فغلبونا، واشتغلوا بالتجارة والصناعة والصيرفة، ولم يتركوا لنا سوى الزراعة نعمل فيها كالعبيد»؟! فأمته ـ فى رأيه وتبعا للدارونية ـ محكوم عليها بالفناء فى صراع البقاء مع الأجانب الأقوياء، الذين نحسدهم ونكرههم بغير حق، بينها هم محقون فى احتقارنا!! . .

ولذلك كانت دعوة سلامة موسى إلى دمج الأجانب في المصريين. وليس إلى تحرير مصر منهم. وإلى إزالة مخاوفهم « بفصل الدين عن الدولة، وإلغاء التعليم الديني من المدارس»!!.. والدين هنا هو الإسلام وحده. وإلا فالمدارس الأجنبية كلها مدارس إرساليات « تبشيرية!!، وكانت إشادته بالإنجليز المستعمرين لمصر « كأرقى أمة في العالم . . جسما . . وعقلا . . وخُلُقًا . . »!! (٢٧). .

<sup>(</sup>٢٦) [ اليوم والغد]، ص ١٨٠. (٢٧) المرجع السابق. ص ٢٠٠، ٣٥, ٣٧, ٣٥.

فهاذا تكون « العهالة السياسية» \_ في أمة مستعمرة \_ غير هذا الذي قال «رائد التنوير» سلامة موسى؟! . .

#### \* \* \*

وسلامة موسى عندما قال: "إننى أدعو إلى التنصل من آسيا والانضهام إلى أوربا، والإيهان بحضارتها وثقافتها» (٢٨). كان واضحا في الدعوة إلى «التنصل» من كل المكونات والمقومات الشرقية ـ "العربية ـ الإسلامية» ـ في فكرنا وثقافتنا وحضارتنا وعاداتنا وتقاليدنا وأعرافنا . كان داعية لإلغاء «الذات» الحضارية ، واستبدال « الآخر ـ الحضاري ـ الأوربي » بها . .

• فهو يدعو إلى هجر الثقافة العربية . . وتحويلها إلى « المتاحف» ، تدرسها قلة من علماء الجفريات ، كما يدرسون آثار « بابل» و «أشور»!! . . فيقول : «إن هذا الاعتقاد بأننا شرقيون قد بات عندنا كالمرض . ولهذا المرض مضاعفات . فنحن لا نكره الغربيين فقط ، ولا نتأفف من طغيان حضارتهم فقط ، بل يقوم بذهننا أنه يجب أن نكون على ولاء للثقافة العبربية ، فندرس كتب العرب ، ونحفظ عباراتهم عن ظهر قلب كما يفعل أدباؤنا المساكين أمثال المازني والرافعي ، وندرس ابن الرومي ، ونبحث عن أصل المتنبي ، ونبحث عن على ومعاوية ونفاضل بينهما ، ونتعصب للجاحظ ، ونحاول أن نثبت أن العرب عرفوا الفنون . . وكل ذلك إنها يدفعه في أنفسنا كراهتنا للغرب ، وأنفتنا من جهة ، واعتقادنا أننا شرقيون من جهة أخرى » (٢٩)!!

كل هذا، برأى سلامة موسى، من أعراض «مرض الشرقية». . أى الاعتقاد بأننا شرقيون . فكراهة الغرب، بل مجرد التأفف من طغيان حضارته علينا، وأى مظهر من مظاهر الولاء للثقافة العربية، وأى لون من «الأنفة»،

<sup>(</sup>٢٨) المرجع السابق . ص ٢٠٤ . (٢٩) المرجع السابق. ص ١٨٣ .

هى أعراض لمرض الاعتقاد بأننا شرق عربى له ثقافة عربية، ولسنا غربا، ثقافتنا وحضارتنا هي ثقافة الغرب وحضارته . .

ولذلك ، فإن علاج هذا «المرض» - عند سلامة موسى -: هو إلغاء الثقافة العربية ، وإحلال الثقافة الغربية محلها . وفي وصف هذا العلاج يقول : «إنه ليس علينا للعرب أى ولاء . وإدمان الدرس لثقافتهم مضيعة للشباب، وبعثرة لقواهم . فيجب أن نعودهم الكتابة بالأسلوب المصرى الحديث ، لا بالأسلوب العربي القديم . ويجب أن يعرفوا أننا أرقى من العرب . وليس معنى هذا تحريم درس العرب وتاريخهم وثقافتهم ، فإن العرب أمة قديمة يجب أن يكون لها أثريون يدرسونها كما يدرسون أشور وبابل . . » (٣٠)!!

• ونفس الموقف يتخذه سلامة موسى من الفنون والآداب العربية والإسلامية . يدعو إلى هجرانها، والاستعاضة عنها بالفنون والآداب الأوربية . . فيخاطب قارئه قائلا: «ألا يرى القارئ ما جره علينا تعلقنا بالشرق، وتوهمنا أننا أمة شرقية، حتى إننا ليس لنا ما يغذى عواطفنا الآن من شعر أو موسيقى أو رقص أو غناء؟ . . إننا نحتاج الآن إلى ما يهيج قلوبنا، ويملؤها تفاؤلا بالحياة ، ولن نجد ذلك إلا بارتباطنا بالغرب، واصطناع ماعند الغربيين من رقص وألحان وموسيقى . . أما الشعر العربى ، فقد سئمنا قوافيه الرتيبة التى تشبه دق الطبل عند السودانيين . . » (٣١)!

ورغم أن سلامة موسى قد كان يعيش ويعايش شعر أحمد شوقى [١٢٨٥ مرام ١٢٨٥ مرام ١٣٥١ مرام ١٣٥١ مرام ١٣٥١ مرام ١٣٨١ مرام ١٣٨١ مرام ١٣٨١ مرام ١٣٨١ مرام ١٣٨١ مرام ١٩٣٤ مرام ١٩٣٤ مرام ١٩٣٤ مرام ١٩٨٤ مرام ١٩٨٤ مرام ١٩٩٤ مرام ١٩٤٤ مرام ١٩

<sup>(</sup>٣٠) المرجع السابق. ص ١٨٤، ١٨٤. (٣١) المرجع السابق. ص ١٩٠.

من فحول الشعر العربى، الذين جمعوا في الشعر بين « الأصالة» و«المعاصرة»، إلا أنه يفترى على الشعر العربى، فيزعم أنه لايزال جامدا عند صورت الجاهلية . بل و يعمم الاتهام على مجمل الأدب العربى المعاصر، فيقول: «إن نزعة الجمود أي ما للقديم من حرمة منعت هؤلاء الأدباء من استنان أي سنة جديدة في عالم الأدب العربى . ولذلك بقى الشعر في أيام الدول الإسلامية المتقدمة والمتأخرة كما كان أيام الجاهلية . . » (٣٢)!! . .

• ولما كانت اللغة العربية هي وعاء هذه الثقافة والفنون والآداب، التي دعا سلامة موسى إلى هجرانها، وتحويلها إلى المتحف مع آثار بابل وأشور. . وهي لغة القرآن، وتقاليد العرب وتراثهم. . فلقد صب عليها الرجل جام الغضب. . ودعا إلى هجرها، والاستعاضة عنها بلغة الهكسوس، أي العامية المصرية، التي رفض حتى أن يعترف بعلاقتها باللغة العربية!! . .

لقد اتهم العربية بالعجز حتى عن وصف أثاث الغرفة التى يجلس فيها . . وقال إنها غريبة عنا . . وإنها عاجزة عن الوفاء بمتطلبات الترجمة عن اللغات الأخرى . . وإنها لغة بدوية . . وإنها تبعثر الوطنية المصرية في إطار القومية العربية الأوسع!! . . وإنها تربطنا بالشرق ، وتحول دون توجهنا إلى الغرب . . ودعا إلى تحويلها إلى متحف اللغات الأجنبية ، ندرسها كها ندرس الروسية والإيطالية!! . .

فهى، عنده: «لغة بدوية، لا تكاد تكفل الأداء إذا تعرضت لحالة مدنية راقية كتلك التى نعيش بين ظهرانيها الآن. فها أنا ذا فى غرفتى هذه لا أعرف كيف أصف أثاثها بالعربية، ولكنى أستطيع إجادة وصفها بالإنجليزية» (٣٣).

<sup>(</sup>٣٢) المرجع السابق. ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣٣) المرجع السابق. ص ١٨٥.

ولأنه يسير على مذهب المهندس الإنجليزى « وليم ولكوكس»[١٨٢٥] م ١٩٣٢م] الذى دعا المصريين إلى إحلال العامية محل الفصحى . . والذى ترجم الإنجيل إلى العامية ، لينافس بترجمته هذه ترجمته الفصحى . . فلقد كان نصيب الفصحى من هجوم سلامة موسى نصيب الأسد من الفريسة! . .

فهو يتهمها بأنها «لغة ميتة»، ليس الآن فقط، بل وحتى في عصر نزول القرآن!!.. فيقول: «إن الفصحى في اعتقادى كانت لغة الكتابة فقط، أى لغة ميتة حتى في زمن ظهور القرآن. ولكن تعليم العربية في مصر لا يزال في أيدى الشيوخ الذين ينقعون أدمغتهم نقعا في الثقافة العربية، أى في ثقافة القرون المظلمة، فلا رجاء لنا بإصلاح التعليم حتى نمنع هؤلاء الشيوخ منه، ونسلمه للأفندية الذين ساروا شوطا بعيدا في الثقافة الحديثة. ونحن إنها ننزع للغة العرب القديمة، لما تأصل في أذهاننا من ذلك الفرض السخيف، وهو أننا شرقيون، يجب علينا أن نحافظ على كرامة العرب وندافع عن تاريخهم. وهذا الاعتقاد في شرقيتنا يجر علينا عددا من الكوارث قد لا يكون الولاء للغة أهونها. . »(٢٤)!!

فأصل الكوارث، عند سلامة موسى، هو الاعتقاد بتميزنا الحضارى كشرقيين. فمنه تترى كوارث الولاء للغة. والثقافة. والخفاظ على الكرامة، والتاريخ!! . أى والله! هذه كوارث بنظر سلامة موسى، الذى ينشر تلامذته اليوم كتبه، باعتباره رائد « التنوير»، الذى سيواجه المشروع الإسلامى والصحوة الإسلامية!! . .

وسلامة موسى يجعل من جهله وعجزه في العربية دليلا على عجزها عن الوفاء بها تتطلبه الحياة الحديثة . . فبعد أن ادعى عجزها ، لأنه عاجز عن أن

<sup>(</sup>٣٤) المرجع السابق. ص ١٨٦.

يصف بها أثاث حجرته!!.. اتهمها بالعجز لأنه عاجز عن الترجمة بها عن اللغات الأخرى.. فقال: «إننا للآن نرطن اللغة الفصحى رطانة، ولم تُشْرَبها بعد نفوسنا، ولا أمل فى أن تُشْرَبها ، لأنها غريبة عن مزاجنا. وقد عانيت الترجمة إلى اللغة الفصحى عدة سنوات فها رضيت مرة عن نفسى وارتضيت الترجمة. فإنها نحن نؤلف ونعتقد أو ندعى أننا نترجم، وذلك لأن هذه اللغة الفصحى هى لغة بدوية، والثقافة هى بنت الحضارة وليست بنت البداوة، فلهذا يشق علينا جدا أن نضع معانى الثقافة فى هذه اللغة سواء بالترجمة أم بالتأليف» (٣٥)!!

ولم يسأل سلامة موسى نفسه: كيف ترجمت حضارات الدنيا إلى العربية . . من الفرس إلى الهند إلى اليونان إلى الحضارة الأوربية الحديثة؟! . . بل إن الرجل لم يتنبه ، في غمرة كراهيته للغة العربية ، إلى أنه قد كذّب نفسه بنفسه ، وذلك عندما اعترف بأن العربية قد مثلت لغة العلم والروح العلمية التي تميزت بها الحضارة العربية ، والتي تتلمذ فيها الغرب على الإسلام والعربية ، حتى إن علماء أوربا ، الذين أخذوا العلم والمنهج التجريبي - أى المصدر الثالث من مصادر الثقافة الأوربية \_ بتعبير سلامة موسى \_ إن هؤلاء العلماء الأوربين المجددين ، الذين صنعوا النهضة الأوربية إنها «كانوا يهتمون بالإسلام وبمعرفة اللغة العربية»!! . .

يعترف سلامة موسى بهذه الحقيقة ، الشاهدة على مجد العربية وعظمتها و إمكاناتها ، فيكذّب نفسه بنفسه ، عندما يقول: «. . أما الأصل الثالث للثقافة الأوربية ، فهو الروح العلمية التي ظهرت في الأندلس على أيدى العرب . فقد انغمس الإغريق في النظريات الفلسفية ، وانتقلت هذه العدوى إلى العرب ، لكنها لم تغمرهم ، فإنهم أخذوا في العمليات ، أي في التجربة ، وكان للتجربة عندهم شأن كبير، وخاصة عندما أخذوا في محاولة

<sup>(</sup>٣٥) المرجع السابق . ص ٧٧ ، ٧٨ .

إيجاد الذهب من الزئبق، فدرسوا أشياء.. هي في الواقع أصل النزعة العلمية الحديثة التي تتسم بالتجربة. ومما هو ذو دلالة في النهضة الأوربية أن المجددين من أمثال روجر بيكون كانوا يهتمون بالإسلام وبمعرفة اللغة العربية.. »(٣٦)!

لكن سلامة موسى ينسى هذه الحقائق، ويتناسى دلالتها على قدرة العربية الفصحى على التواصل والتفاعل مع اللغات والحضارات... ويمضى ليصب عليها جام الغضب. وكيف لا، والرجل داعية انسلاخ عن الشرق والعرب والإسلام، بينها العربية رباط بين مصر والشرق والعرب والإسلام؟! . . فهو و بتعبيره و "ينقم" عليها أنها تجمع مصر بهذا الإطار الحضارى الأوسع الذي يريد أن يحطمه ويلغيه . . فيقول : "ومما يمكن أن ينقم على اللغة الفصحى أيضا، أنها تبعثر وطنيتنا المصرية، وتجعلها شائعة في القومية العربية . فالمتعمق في اللغة الفصحى يُشرب روح العرب، ويُعجب بأبطال بغداد القدماء . . فنظره متجه أبدا نحو الشرق، وثقافته كلها عربية شرقية . مع أننا، في كثير من الأحيان، نحتاج إلى الاتجاه نحو الغرب. والثقافة تقرر الذوق والنزعة ، وليس من مصلحة الأمة المصرية أن ينزع شبابها نحو الشرق . . " (٣٧)!!

فالرجل يريد عزل مصر عن جسمها العربى، ليسهل تحقيق حلم سلفه القديم « المعلم يعقوب اللعين» في إلحاقها بالغرب الأوربى . . والعربية تمثل عقبة أمام العزل والانسلاخ وأمام الضم والإلحاق كليها . . فلذلك استحقت منه النقمة التي نراها في هذه النصوص! . .

أما البديل الذي رشحه سلامة موسى ليحل محل العربية ، فهو العامية المصرية . . بل لقد اجتهد حتى أجهد الحقيقة ، فزعم أن لا علاقة لهذه

<sup>(</sup>٣٦) المرجع السابق. ص ١١٠، ١١١. وانظر كذلك : ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣٧) المرجع السابق. ص ٧٤.

العامية المصرية بالعربية الفصحى، وجاء بكلام مضحك زعم فيه أن هذه العامية هي لغة الهكسوس القدماء!! . .

والمرء يعجب من رفض الرجل للعربية لأنها آسيوية . قديمة . . في ذات الوقت الذي يدعو فيه إلى لغة الهكسوس، وهم رعاة آسيويون، غزوا مصر، ولغتهم أقدم من العربية في مصر!! . . لكن العجب يزول عندما نعلم أن العربية جامع لمصر بالعرب والشرق والإسلام، وفي ذلك العقبات أمام رسالة الرجل في سلخ مصر عن محيطها وتراثها لإلحاقها بالغرب الأوربي . . ولذلك فهو يفضل لغة الهكسوس، الذين غزوا مصر قبل الميلاد بثمانية عشر قرنا، على العربية التي جاءت إلى مصر مع الفتح الذي حررها من الاضطهاد الذي يؤرخ به أقباطها حتى الآن!! . .

ولذلك ، تجاهل الرجل تلك الحقيقة اللغوية التي أكدت وتؤكد أن العامية المصرية هي لهجة عربية ، وليست هكسوسية . وهي حقيقة وضعت فيها كتب ودراسات . . بل إن قاموسا خاصا قد أحضى كلماتها وعاد بها جميعها إلى [ القاموس المحيط] للفيروزآبادي [ ١٤١٧ هـ - ١٤١٤ م] (٣٨) . .

يتجاهل سلامة موسى هذه الحقيقة اللغوية عن عروبة العامية المصرية، ويسير خلف المهندس الإنجليزى السير « وليم ولكوكس» [١٨٥٢ - ١٩٣٢ م]، الذى نعرف من سلامة موسى أنه كان مهتها « بتنصير المصريين» أيضا ، حتى لقد ترجم الإنجيل إلى العامية المصرية!!، والذى تزعم الدعوة إلى استبدال مصر العامية بالفصحى . . فكتب سلامة موسى عن «الداعية» و «الدعوة» يقول: «إن السير وليم ولكوكس هو أحد أولئك

<sup>(</sup>٣٨) انظر ليوسف المغربي: [ دفع الإصر عن كلام أهل مصر ] . تحقيق: . عبد السلام أحمد عواد . طبعة موسكو، سنة ١٩٦٨م .

الأجانب القلائل الذين تقر مصر بفضلهم وولائهم . . وهموم السير «ولكوكس» مصرية أكثر مما هي إنجليزية . فهو يقيم في مصر ويفكر في صالح مصر، لأن مصر هي وطنه الثاني (٣٩). ولأنها كانت أيضا الواسطة التي تمكن فيها من استغلال مواهبه في خدمة الناس وزيادة رفاههم .

والهم الكبير الذى يشغل بال السير ولكوكس، بل يقلقه، هو هذه اللغة التى نكتبها ولانتكلمها \_[!!] \_ فهو يرغب فى أن نهجرها ونعود إلى لغتنا العامية، فنؤلف فيها وندون بها آدابنا وعلومنا . إنه يدعونا إلى هجر اللغة الفصحى هجرة تامة، واصطناع العامية . وقد ترجم هو نفسه الإنجيل إلى اللغة العامية المصرية، فوفق إلى ترجمة حية يقرؤها المصرى فيلذ له الأسلوب، ويرى فيه جوا مألوفا يشم منه النكهة البلدية . وهو فى اعتقادى أوقع فى النفس من الإنجيل المترجم إلى اللغة الفصحى .

وقد خطب منذ أشهر خطبة عن هذه اللغة ، جمع فيها اختباراته عنها ، وارتأى فيها أن هذه العامية التي نتكلمها في مصر ليس لها علاقة بالعربية الفصحي ، فكل منها لغة متميزة عن الأخرى ، ونحن لم نكتسبها عن العرب، وإنها نزلت إلينا من الهكسوس الذين أقاموا في مصر نحو ، ، ٥ سنة . . » (٤٠) .

هكذا رأينا المهندس الزراعي الإنجلزي «ولكوكس» «الإمام اللغوي» في دعوة سلامة موسى إلى هجر العربية، لأنها لغة القرآن والتقاليد العربية

<sup>(</sup>٣٩) مع أن الرجل إنجليزى، ولد فى الهند حيث الاستعمار الإنجليزى.. وخدم حيث النفوذ الاستعمارى الإنجليزى.. وبعد مصر، ذهب إلى العراق.. وعدن.. والأردن.. وله كتاب عنوانه [ من جنة عدن إلى مخاضة الأردن]. انظر [ موسوعة العلماء والمخترعين]، إعداد: د. إبراهيم بدران، د. محمد أسعد فارس. طبعة بيروت، سنة ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٤٠) [اليوم والغد] ، ص ٧١، ٧٢، ٧٤، ٥٧.

والثقافية العربية والوحدة العربية. . وخلف « ولكوكس » سار الرجل ، داعيا إلى التعامل مع العربية وكأنها « لغة أجنبية » عنا . . إذ «يجب أن ننظر إلى لغة النابغة أو المتنبى كما ننظر إلى اللغة الروسية أو الإيطالية ، لأنها ليست لغتنا ولسنا نستفيد بدرسها . . » (٤١)!!

وللمرء أن يسأل دعاة العامية، الذين زعموا عجز العربية عن أن تكون لغة العلم والفكر والثقافة والحضارة: هل العامية أقدر منها في هذه الميادين؟!.. أم أن القضية قضية «مراحل »؟! فبعد قطع الروابط القومية والعقدية والحضارية، بالعامية، تأتى مرحلة الإلحاق اللغوى، كجزء من الإلحاق الثقافي والحضاري، بالغرب الأوربي؟!..

إن مقارنية الدعوة إلى العامية، في مصر، بدلا من العربية الفصحي، بدغوة الاستعار الفرنسي، ببلاد الشال الإفريقي، إلى « البربرية»، بدلا من العربية تكشف لنا وحدة المخطط. . خطط الاستعار الغربي - إنجليزيا كان أم فرنسيا - ووسحدة مقاصد « العملاء» - في مصر كانوا أم في الشال الإفريقي - . . ففي السنوات التي كان فيها « ولكوكس» يدعو مصر إلى « العامية»، كان «ليوطي» - أول حاكم استعاري فرنسي في المغرب - يدعو لإحلال «البربرية» محل العربية، ليتم الانتقال من « البربرية» إلى «الفرنسية» . . ولذات الأهداف التي تحدث عنها سلامة موسى . . فالعربية : لغة القرآن . وفيه العقبة أمام الدمج في الغرب والإلحاق بحضارته والتأبيد لاستعاره!! . . وإذا كنا قد عرضنا لآراء « ولكوكس» . . ولنصوص سلامة موسى . . وإذا كنا نقرأ اليوم لمن يريدون - في بعض بلاد الشال الإفريقي - التراجع عن «التعريب» لأن « الحرف العربي يؤدي إلى الفكر الغيبي»!! - أي الإسلام الذي يكرمون ويحاربون - . . إذا كانت هذه هي حقيقة المقاصد والغايات ، فإن كلات «ليوطي» - المقيم العام الفرنسي في المغرب سنة والغايات ، فإن كلات «ليوطي» - المقيم العام الفرنسي في المغرب سنة

<sup>(</sup>٤١) المرجع السابق. ص ١٨٤.

١٩١٢ م ـ تلقى المزيد من الأضواء على هذه الحقيقة . . فالرجل قد كتب يومئذ يقول : «إن اللغة العربية تجر إلى الإسلام ، لأن هذه اللغة تُتَعَلَّم فى القرآن . هذا فى حين أن مصلحتنا تحتم علينا العمل على جعل البربر يتطورون خارج إطار الإسلام . ومن الناحية اللغوية يجب أن نعمل على الانتقال مباشرة من البربرية إلى الفرنسية »(٢٤)!! . .

ولقد كان « ولكوكس» وسلامة موسى يريدان لمصر ما أراده « ليوطى» للبربر: التطور خارج إطار الإسلام ، وهجر العربية لغة القرآن . . التى تُتَعَلَّم فيه إلى العامية ، للعبور منها إلى الإنجليزية!! . . وإلا فهاذا تعنى كلهات سلامة موسى عن تراث العربية: «إنه تراث لغوى ، يحمل عقيدة اجتماعية يجب أن نحاربها! . . فالعربية ليست لغة الديمقراطية والأتومبيل والتليفون ، بل لغة القرآن وتقاليد العرب . . »(٤٢)؟! . . ماذا تعنى هذه الكلمات إذا لم تعن ما أراد « ليوطى » وأضرابه من أساطين الاستعمار والسحق لهوية الأمة العربية الإسلامية؟! . .

تلك هي رسالة سلامة موسى حيال تميز الحضارة الشرقية \_ في الإطار العربي الإسلامي \_ عن الحضارة الأوربية . . وتلك هي « نصوصه» \_ أو بالأحرى « معاوله» \_ التي انهال بها على المكونات التي ميزت وتميز حضارتنا عن الغرب، في الثقافة . . والفنون والآداب . . والتراث . . وفي اللغة التي مثلت وتمثل الوعاء لكل هذه المكونات! . .

\* \* \*

<sup>(</sup>٤٢) د . محمد عابد الجابرى : « يقظة الوعى العروبي في المغرب » \_ ضمن كتاب [ تطور الوعى القومي في المغرب العربي ] ، ص ٤٤ . طبعة بيروت ، سنة ١٩٨٦م .

<sup>(</sup>٤٣) [ البلاغة العصرية واللغة العربية ] ــ والنص في : د. على عقلة عرسان [ الفصحى والعامية والحوار المسرحي ] ، ص ٩ . طبعة الرياض، سنة ١٩٩٠م.

ولم تخف صراحة سلامة موسى ـ وهى من فضائله ـ أن الأب الشرعى لدعوته: «هجران الشرق. . والالتحاق بالغرب» هو بونابرت [١٧٦٩ ـ الدعوته] قائد الحملة الفرنسية على مصر [ ١٢١٣هـ ١٧٩٨م] . . فهو بعبارة سلامة موسى ـ «الذى شرع يغرس فينا الحضارة الأوربية ويزيل عنا كابوس الشرق »! . . فرسالة سلامة موسى هـى غصن من غراس نابليون!! . .

لكنه يتململ من قصور «الغرس» وبطئه في النمو. . ويشكو من «العقبات» التي تجعل الكثيرين يترددون عن السعى في هذا الطريق . فيقول : «لقد مضى علينا أكثر من ١٣٠ سنة (٤٤) ونحن في موقف التردد ، لا ندرى هل نحن شرقيون ، يجب أن نسير على ما سارت عليه آسيا؟ أم غربيون ، يجب أن ننضم إلى أوربا قلبا وقالبا ، نعتاد عادات الأوربيين ، ونلبس لباسهم ، ونأكل طعامهم ، ونصطنع أساليبهم في الحكومة والعائلة والاجتماع والصناعة والزراعة ؟ ولقد شرع نابليون يغرس فينا الحضارة الأوربية ، ويزيل عنا كابوس الشرق . . . ثم جاء محمد على فاعتمد على فرنسا في تمدين البلاد . . . ثم استمرزنا نتراوح بين الشرق والغرب حتى زمن أوساعيل ، حين رأى بنافذ بصيرته أنه لا بد لنا من أن نتفرنج ، ونقطع الصلة إساعيل ، حين رأى بنافذ بصيرته أنه لا بد لنا من أن نتفرنج ، ونقطع الصلة فينات من الجركس لكي يتحسن اللون ويقارب البشرة الأوربية ، ووزع بين أعيان البلاد فتيات من الجركس لكي يتحسن اللون ويقارب البشرة الأوربية في إدارة الإنجليز ، فساروا بنا شوطا بعيدا في إدخال الأساليب الأوربية في إدارة الحكومة .

وها نحن أولاء نجد أنفسنا الآن مترددين بين الشرق والغرب.

<sup>(</sup>٤٤) هي السنوات الفاصلة بين الحملة الفرنسية ـ سنة ١٧٩٨م ـ ونشر كتاب [ اليوم والغد] ، سنة ١٩٢٨م .

لنا حكومة منظمة على الأساليب الأوربية ، ولكن وسط الحكومة أجساما شرقية ، مثل وزارة الأوقاف ، والمحاكم الشرعية ، تؤخر تقدم البلاد .

ولنا جامعة تبعث بيننا ثقافة العالم المتمدن، ولكن الأزهر يقف إلى جانبها يبث بيننا ثقافة القرون المظلمة. .

ولنا أفندية قد تفرنجوا . ولكن إلى جانبهم شيوخا لا يزالون يلبسون الجبب والقفاطين، ولا يتورعون من التوضؤ على قوارع الطرق في الأرياف، ولا يزالون يسمون الأقباط واليهود «كفارا»، كما كان يسميهم عمر بن الخطاب قبل ١٣٠٠ سنة . إنهم شيوخ مأفونون ، يعدون التفرنج رذيلة، مع أنه عين الفضيلة . . »(٥٤)!!

والطريف، أن سلامة موسى، على كراهيته لآسيا وللدم الآسيوى، قد رأى فى دماء الجوارى الشركسيات مصدرا لتحسين شكل المصريين، حتى تقارب بشرتهم « البشرة الأوربية». . ولم ير فيهن \_ كما رأى فى الأزهر والأوقاف والثقافة الإسلامية \_ عقبات أمام « التفرنج» الذى زرعه نابليون والإنجليز! . .

وأمام هذا التردد، الذي حال دون عموم « التفرنج»، دعا سلامة موسى إلى إلغاء كل مكونات ومؤسسات الموروث. ففي رأيه: أنه «ما من أمة تنهض إلا وتنسلخ من قديمها . وكل ما هو باق لنا من القديم سيئ لا يزال يؤذينا . مثل وزارة الأوقاف، والمحاكم الشرعية، والمجالس الملية، والبطركيات العديدة . والأزهر . الذي يشتغل بثقافة قديمة بائدة ، في عصر حديث . فهو أداة الثقافة المظلمة ، ثقافة القرون الوسطى . . وإيثاره على الجامعة المصرية يشبه إيثار الجمل على الأتومبيل ، أو الحمار على

<sup>(</sup>٥٥) [ اليوم والغد]، ص ١٧٧ \_ ١٧٩ ، ١٩٤ .

الطيارة . . ولذلك ، لا أتردد في القول بإلغاء الأزهر والاكتفاء بالجامعة المصرية ، لأنها أداة الثقافة الجديدة النيرة . . » (٤٦)!!

هكذا رأى سلامة موسى: الشرق. والرابطة الشرقية . والحضارة الشرقية . ومكوناتها العربية الإسلامية ، في الفكر ، والثقافة ، والآداب والفنون ، واللغة . . فدعا إلى إلغائها جميعا . . بل ودعا إلى إلغاء « الكرامة الشرقية » ، لأنها ، مع هذه المكونات ، عقبات أمام « التفرنج » ! . . ولم يتردد في الدعوة إلى إلغاء كل المؤسسات التي ترعى هذه الخصوصيات المخضارية . . من الأزهر . . إلى المحاكم الشرعية . . إلى الأوقاف . . إلى المجالس الملية والبطركيات! . . وكان صريحا إلى درجة « الحدة » ، فلم يغلف ولم ينافق ، كما صنع و يصنع آخرون!! . .

\* \* \*

# وماذا عن الرابطة الدينية ؟! . .

وبعد أن تحدث سلامة موسى عن الرابطة الشرقية، وتميزنا، كشرقيين، حضاريا وفكريا وثقافيا عن الغرب الأوربى، فاعتبر ذلك كله «سخافة» كبرى. . بلغ قمة هذا الهجوم عندما تحدث عن «الرابطة الدينية» . .

والرابطة الدينية التي عناها، وصب عليها الحمم هي الرابطة الإسلامية، التي تجمع بين أمة الإسلام. ولقد رآها الرجل جماع حجج القائلين بتميزنا حضاريا عن الغرب، ومن ثم بضرورة استقلالنا بسمات وقسمات حضارية تميزنا.

لقد اعتبر الإيهان بوجود رابطة تجمع الأمة الإسلامية، وتميز انتهاءها عقديا وحضاريا. . اعتبر ذلك لونا من الجهل بروح الزمن ، الذي رآه قد

<sup>(</sup>٤٦) المرجع السابق. ص ٢٠٤، ٢٠٥، ١٨٢.

تجاوز الدين وروابطه كلها. وسخر من دعوة الحزب الوطنى، بزعامة مصطفى كامل [ ١٩٢١ - ١٣٢٦ه ، ١٨٧٤ - ١٩٠٨ م] إلى رابطة الجامعة الإسلامية، بل ومن اهتام المصريين « بأخبار العالم الإسلامي»!! . . وأحوال المسلمين في « أدرنة وبخارى» وغيرها من حواضر الإسلام!! . . وأثنى على تجربة أتاتورك [١٢٩٨ - ١٣٥٧ه هـ، ١٨٨١ - ١٩٣٨ م] التي اقتلعت الانتهاء الإسلامي من تركيا اقتلاعا!! . . وزعم وجود تناقض بين «الوطنية» وبين الانتهاء للإسلامي من تركيا اقتلاعا!! . . وزعم وجود تناقض بين «الوطنية» «الوطنية» «مبدأ أوربي لم يعرفه العرب قط»!! . . واتهم دعاة الجامعة الإسلامية بأنهم دعاة « فتنة بين الأقباط» ، وبأن دعوتهم هذه إلى الجامعة الإسلامية إنها تمثل «ردة عن الوطنية»!! . . بل لقد ذهب الرجل على درب محاولات إزاحة الرابطة الدينية عن طريق سعيه « للتفريخ والاندماج في أوربا» ، إلى حد الزعم بأن ديننا - حتى الإسلامي - لا يميزنا عن أوربا، فقال : « إن أدياننا لا تختلف البتة عن أديان أوربا ، حتى الإسلام نفسه يكاد يكون مذهبا من المسيحية» . . وذلك ليخلص إلى غايته ، وهي « أن يكون مذهبا من المسيحية» . . وذلك ليخلص إلى غايته ، وهي « أن

والأكثر غرابة في «فكر» سلامة موسى، المعادى للرابطة والجامعة والانتهاء الإسلامى.. أنه بعد أن أقام تناقضا بين «الوطنية» و«الجامعة الإسلامية»، وطلب من المصريين التضحية بانتهائهم الإسلامى في سبيل وطنيتهم، عاد ليطلب منهم التضحية بوطنيتهم في سبيل العالم.. إذ « غاية كل مصرى أن يكون بارا بالعالم (٤٨).. وإذا كنا نضحى بأنفسنا لأجل مصر، فيجب أن نضحى بمصر لأجل العالم. فالعالم هو وطننا الأكبر، وليست ترتكز الوطنية على أننا نحب مصر أكثر من العالم.. »(٤٩)!!.. فهو يدعو للتضحية

<sup>(</sup>٤٨) المرجع السابق. ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٤٧) المرجع السابق. ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٤٩) المرجع السابق. ص ١٩٤.

«بالعالم الإسلامي» في سبيل مصر. . ثم يدعو للتضحية بمصر في سبيل العالم الأكبر!! . . العالم الأكبر! العالم الأكبر!! . . وكأنها دعاة الجامعة الإسلامية \_ وفي مقدمتهم مصطفى كامل \_ لم يكونوا رواد البعث للوطنية المصرية بعد هزيمة العرابيين ، حتى لقد كان شعارهم: « لو لم أكن مصريا لوددت أن أكون مصريا»!! . .

لقد كان هدف سلامة موسى، فى الحقيقة: إزاحة الرابطة الإسلامية، لا لأنها — كما زعم — تنكر «الوطنية» أو تتجاهلها، وإنها لأنها هى « المميز الحضارى» للمصريين والعرب والمسلمين عن الحضارة الغربية، التى جعل الاندماج فيها والذوبان بها رسالته الأولى فى هذه الحياة. . ولذلك عقد مقالا جعل عنوانه: «الرابطة الدينية وقاحة»!! . . قال فيه: «إذا كانت الرابطة الشرقية سخافة، لأنها تقوم على أصل كاذب، فإن الرابطة الدينية وقاحة . ولا أبناء القرن العشرين أكبر من أن نعتمد على الدين جامعة تربطنا . وقد فإننا أبناء القرن العشرين أكبر من أن نعتمد على الدين جامعة تربطنا . وقد كان مصطفى كامل ، لجهله بروح الزمن ، يخبرنا ، ولا يزال فلول المحررين من «المؤيد» (٥٠) و «الحزب الوطني» يخبروننا ، نحن المصريين عن : الإسلام فى الصين تحت عنوان : «أخبار العالم الإسلامي» .

وقد شبعت تركيا من الجامعة الإسلامية، ونفضتها عن نفسها، وتخلصت منها، لا لأنها أضاعت دينها، ولم تعد تؤمن به، بل لأنها لم تعد تؤمن بفائدة الجامعة الإسلامية، بعد أن خبرتها في الحرب الكبرى فوجدتها قصبة مرضوضة لا تغنى ولا تنفع...

إن الدين الآن ليس تشترك فيه الجماعات، وإنها هو عقيدة يعتقدها الفرد عن علاقته بالكون، ويبدو لى أنه لا يمكن أن يتفق اثنان فى العالم فى عقيدة دينية، كما لا يتفقان فى ملامح الوجه، فديانة المستقبل هى ديانة فردية لا

<sup>(</sup>٥٠) صحيفة الشيخ على يوسف.

جماعية ، بل هى صوفية حرة لا يتقيد فيها الفرد بها يـؤمن به فرد آخر أو أمة أخرى .

وكيف يمكننا أن نعتمد على جامعة دينية ، بينها في العالم نظرية تقول إن الإنسان لم يكن راقيا فانحط ، كها تقول الأديان ، بل هو كان منحطا فارتقى ؟ نعنى بها نظرية التطور. بل كيف يمكن إنسانها مستنيرا قرأ تاريخ السحر والعقائد أن يطلب منه أن يحترم جامعة دينية ؟! . . إن الجامعة الدينية في القرن العشرين ، وقاحة شنيعة . . (١٥) إننا في حاجة إلى ثقافة حرة أبعد ماتكون عن الأديان . . ويجب أن نفصل الدين عن الدولة ، ونلغى تعليمه في المدارس "(٢٥)!!

ثم ينتقل من الافتراء على الجامعة الإسلامية ، من حيث المبدأ والقيمة . . وربيا كان الافتراء على علاقتها بالوطنية والانتياء الوطني ، فيقول : «وربيا كان إساعيل باشا [ ١٢٤٥ - ١٣١٢هـ ، ١٨٣٠ - ١٨٩٥ م] أول من بذر بذور السوطنية المصرية ، لأنه هو المذى جعل الأمة تصطنع الحضارة والمبادئ الغربية . والوطنية مبدأ أوربي ، لم يعرفه العرب قط ، ولذلك لا وجود لهذه الكلمة في المعاجم العربية ، لأن العرب لم يعرفوا سوى الإسلام جامعة تجمعهم . . . وظهر عرابي ، وحاول أن يقوى هذه الوطنية ، ويجعل مصر أمة دستورية ، ولكنه خاب في مسعاه . ثم حدث ارتداد في الفكرة الوطنية بظهور مصطفى كامل ، والخديوى عباس [١٩٦١ ـ ١٣٦٣هـ ، ١٨٧٤ ـ عطفى ١٩٤٤ م] و «المؤيد» ، فإن كل هؤلاء عادوا إلى جامعة الإسلام . . . وأوشك مصطفى كامل وعررو جريدته أن يحدثوا فتنة بين الأقباط بهذا السخف والهراء . ولكن الأقدار هيأت لنا رجلا آخر هو لطفى السيد ، صاحب والجريدة » ، فإنه نظر حوله فرآنا شائعين في العالم الإسلامي ، ورأى الأذهان «الجريدة» ، فإنه نظر حوله فرآنا شائعين في العالم الإسلامي ، ورأى الأذهان المؤلودة والمناه والمؤلود والمناه والمناه

<sup>(</sup>٥١) [اليوم والغد] . ص ١٨٧ ، ١٨٨ . (٥٢) المرجع السابق . ص ٢٠٠ ، ٢٠١ .

قد زاغت عن الصراط الوطنى، حتى المزارع أو التاجر أو الصانع المصرى يبالى بقراءة أخبار المسلمين فى « أدرنة» و «بخارى» أكثر مما يبالى بحادث قتل فى الجيزة. وعندما شبت الحرب بين تركيا واليونان سنة ١٨٩٨م، جمع المصريون نحو ستين ألف جنيه أرسلوها إلى الآستانة لمعاونة الأتراك، مع أنهم كانوا فى حاجة إلى ستين ألف مليم لتعليم صبى مصرى.

وشرع لطفى السيد يكتب لنا دروسا كل يوم عن الوطنية، وأن المصرى يجب أن يقصر جهوده على مصر. . . وأخذ يفشى المبادئ الأوربية بيننا عن العائلة وحرية المرأة، واللغة والأدب، والسياسة . ورأى الأقباط، بعد أن كانوا لا يهتمون بوطنية الخديوى عباس، ومصطفى كامل، و«المؤيد»، أن وطنية لطفى السيد مصرية لا شائبة فيها، وأنها لا تزيغ بهم إلى الجامعة الإسلامية، أو الجامعة العثمانية، فصاروا يؤمنون بالوطنية . » (٥٣).

والناظر في هذه السطور، لسلامة موسى، يجد فيها من الأكاذيب الجريئة بعدد ما فيها من العبارات!!..

• فهو يـزعم أن الوطنيـة مبدأ أوربى، لم يعـرفه العرب، ولا وجـود له فى معاجمهم . . مع أن مصطلح «الوطن» ، الـذى تنسب إليه الوطنيـة ، مادته قائمة ، والحديث فيها طـويل فى كـل معـاجم العـربية وقـواميس الفكر الإسلامى ، لغوية كانت أو فكرية . . هذه القواميس . . من [لسان العرب] لابن منظور . . إلى [الكليـات] لأبى البقـاء . . إلى [كشـاف اصطلاحـات الفنون] للتهـانوى . . إلى غيرهـا من المعـاجم والقـواميس . . بـل إن قائمـة المؤلفات الإسلامية والعربية فى الوطن وحبـه والوطنية كفطرة إنسانية فى الحياة والتراث العـربى والإسـلامى . . هـذه القائمـة استلفتت الأنظـار، فكانـت موضوعا لـدراسات متخصصة . . فمن رسالة الجاحـظ [٦٣ ١ - ٢٥٥هـ،

<sup>(</sup>٥٣) المرجع السابق. ص ١٩٢، ١٩٣.

٧٨٠ \_ ٢٦٩م]: في [ الحنين إلى الأوطان] \_ والتي تحدث فيها عن كيف «كانت العرب إذا غزت أو سافرت حملت معها من تربة بلدها رملا وعَفَرًا تستنشقه . »(٤٥)!! \_ إلى [ المنازل والديار] لأسامة بن منقذ [ ٤٨٨ \_ تستنشقه . ، (٤٥٠ \_ المما ١٠٩٥ \_ . إلى [ زبدة حلب] لابن العديم [ ٢٨٥ \_ ٥٨٥ \_ ١٩٥ \_ ١٩٥ \_ ١٩٥ \_ ١٩٥ \_ ١٩٥ \_ ١٩٥ \_ ١٩٥ \_ ١٩٥ \_ ١٩٥ \_ المنابشتي [ ٩٠ هـ ٢٦٠ \_ إلى [ الديارات] للشابشتي [ ٩٠ هـ ٣٩٠ \_ . إلى [ مطالع البدور ومنازل السرور] لعلى بن عبد الله البهائي [ ١٠٠٠ \_ الخ . . إلى . . إلى . . إلى . . . .

بل إن الإسلام، الذي علم الأمة أن وحدتها ـ جامعتها الإسلامية ـ هي فريضة إلمية، هو الذي يعلمنا قرآنه الكريم أن «حب الوطن» هو قرين «حب الحياة»، فالإخراج من الوطن قرين الإخراج من الحياة ـ أى الموت ولو أنا كتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم أو اخرجوا من دياركم مافعلوه إلا قليل منهم (٥٥). . كما جعل الإخراج من الديار أعظم أسباب الجهاد ضد الذين يخرجوننا من الديار أو يظاهرون على هذا الإخراج، وسوى بين ذلك وبين القتال في الدين والفتنة عن الاعتقاد، وجعلها معايير « الصداقة» و«العداوة» و «الولاء» و «البراء» و أذن للذين يُقاتلون بأنهم ظلموا و إن الله و على نصرهم لقدير \* الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله (٢٥) . حتى لقد غدت عبارة: «حب الوطن من الإيمان» مأثورة إسلامية، اشتهرت بين العامة باعتبارها من سنة الرسول على . . فوحدة الأمة الإسلامية، ووحدة دار الإسلام، لا تنتقص من الوطنية، ولكنها توسع دائر الوطن، فلا تحصره في إقليم ضيق، يحدد العنصر أو العصبية الجاهلية الوطن، فلا تجعل العقيدة والحضارة معيارا لهذه الحدود. .

<sup>(</sup>٥٤) الجاحظ: [ الحنين إلى الأوطان]، جـ ٢ ، ص ٣٩٢ ، من [ رسائل الجاحظ] تحقيق: عبدالسلام هارون . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٦٤م.

<sup>(</sup>٥٥) النساء: ٦٦. (٥٦) الحج: ٣٩، ٤٠.

- وإذا كانت الوطنية التى يعجب بها سلامة موسى هى التى تجعل «المصرى يقصر جهوده على مصر» حسب تعبيره فلم يكن الخديوى إسهاعيل كما زعم على هذا المذهب فى الوطنية . . فى عهد إسهاعيل ، وصلت حدود مصر سلما وحربا \_ إلى « أوغنده» ، عبر « السودان» ، وإلى «زيلع» و «هرر» فى القرن الإفريقى . . بل وكان لها إسهام فى نزاعات البلقان!! (٥٠٠) . . فلم تكن « الوطنية» بالمعنى « القطرى الضيق» هى مذهب الخديوى إسهاعيل . .
- وعرابى [ ١٢٥٧ ١٣٢٩هـ ، ١٨٤١ ١٩١١م] الذي يزعم سلامة موسى أن الوطنية كانت لديه تعنى « أن المصري يقصر جهوده على مصر» هو الذي جمعت وطنيته بين « مصر للمصريين» وبين «الجامعة الإسلامية» . . وعندما سأله جرجي زيدان [ ١٢٧٧ ١٣٣١هـ ، ١٨٦١ ١٩١٤م] عن صحة دعوى سعى ثورته إلى إسقاط الدائرة الإسلامية من اهتهاماتها؟ قال : "إن هذا الادعاء هو من إرجاف المرجفين . . لأنى أرى في ذلك ضياعا للإسلام عن بكرة أبيه» (٥٠)!!
- أما مصطفى كامل، الذى رأى سلامة موسى التناقض بين دعوته إلى «الجامعة الإسلامية» وبين «الوطنية المصرية»، حتى لقد اعتبرها ردة عن الوطنية، فإنه هو الذى جعل حب مصر عقيدة أسس عليها حزبه الوطنى، مع رؤيته للعلاقة الحضارية والتضامنية التى تجمع «الوطن» بدار الإسلام. . حتى لقد جسد النموذج العبقرى في الجمع بين هذه الدوائر المتكاملة والمتعاضدة في سلم «الانتهاء». . ومن الصفحات المشرقة التى كتبها في هذا

<sup>(</sup>٥٧) انظر وقائع هذه الأحداث في: محمد مختار باشا المصرى، [التوفيقات الإلهامية]، جـ ٢ ـ سنوات حكم إسهاعيل [١٨٦٢ ـ ١٨٧٩ م] ـ تحقيق: د. محمد عمارة، طبعة بيروت، سنة ١٩٨٠ م.

<sup>(</sup>٥٨) جرجى زيدان، [تراجم مشاهير الشرق] . انظر كتابنا : [جمال الدين الأفغاني المفترى عليه]، طبعة القاهرة، سنة ١٩٨٤م.

الموضوع، نسوق هذه العبارات التي يقول فيها: "إننا نطلب استقلال وطننا وحرية ديارنا.. فمصر للمصرين.. ومحال أن نطلب مالكا أجنبيا عنا.. لكننا نود أن نكون قوة محالفة للدولة العلية [العثمانية] .. فمن ناموس الطبيعة أن من اتفقت مصالحهم يجتمعون ويتناصرون. ونحن إذا اعتمدنا على الإسلام وقواعده وأوامره وإرشاداته، وأخذنا من المدنية الغربية فوائدها ومنافعها.. بلغنا أقصى ما يرام من مجد وعز وسؤدد ومقام رفيع.. فميل المسلم لأبناء دينه أمر طبيعي وشرعي، ينزكيه أن لتأخر الشعوب الإسلامية أسبابا واحدة.. وهذا هو معنى حركة الجامعة الإسلامية» (٩٥)!

أما فرية إحداث مصطفى كامل لفتنة مع الأقباط، بسبب شعار الجامعة الإسلامية. . فالتاريخ شاهد على أن أول إسهام للأقباط فى العمل الوطنى المنظم كان فى « الحزب الوطنى» الذى قاده مصطفى كامل . وشهيرة هى نداءاته للأمة: «إياك والانقسامات، فإنها منشأ الحزاب والدمار. إياك وهوس العداوات الدينية، فإنها آفة الآفات . إن المسلمين والأقباط شعب واحد، مرتبط بالوطنية والعادات والأخلاق وأسباب المعاش . ولا يمكن التفريق بينها مدى الأبد . إنهم إخوة لنا فى الوطن، تجمعنا بهم أشرف رابطة، وقد عشنا معهم القرون الطوال على أتم وفاق وأكمل اتفاق . . »(٢٠) .

ولقد شهد له زعماء الأقباط \_ الذين تعلموا الوطنية في مدرسته \_ بذلك، فقال عنه مرقص حنا باشا [ ١٢٨٩ \_ ١٣٥٣هـ ، ١٨٧٢ \_ ١٩٣٤ م] : إن مصطفى كامل «قد كَوَّن الوحدة الوطنية، وأرانا طريق الإخساء والحرية . . ورسم لنا طريق الوفاق والتالف، طريق الحرية والاستقلال . . إنه لم يكن

<sup>(</sup>٥٩) انظر كتابنا: [ الجامعة الإسلامية والفكرة القومية عند مصطفى كامل]، ص ٤٦ ـ ٨٢. طبعة دمشق، سنة ١٩٨٩م.

<sup>(</sup>٦٠) المرجع السابق. ص ٧٧.

صديقا لفريق من المصريين، بل كان صديقا لجميع الوطنيين على السواء، إن حياته تعنى أن الأمة نمت وسمت وتغارست أغصانها حول جذع واحد وهو مصر، هو الوطن العزيز» (٦١)!

وإذا كان سلامة موسى معجباب «وطنية » لطفى السيد [ ١٢٨٨ - ١٣٨٢ هـ ، ١٩٨٠ - ١٩٦٩ م] بينها يرى فى مصطفى كامل ردة عن الوطنية إلى الجامعة الإسلامية بافتعال التناقض بينهها به فيكفى لتبديد هذا الزعم أن نسوق رأى لطفى السيد فى وطنية مصطفى كامل!! . . لقد كان يرى فى مصطفى كامل التجسيد للوطنية ، حتى لقد كتب عنه فقال: «إن مصطفى كامل كان شعاره: الوطنية ، ووسيلته: الوطنية ، وغرضه: الوطنية ، وكلهاته: الوطنية ، وكتاباته: الوطنية ، وحياته: الوطنية . حتى لبسها ولبسته ، فصار بينها التلازم الذهنى والعرف ؛ فإذا ذكرت مصطفى كامل بخير فإنها تطرى الوطنية ، وإذا قلت: الوطنية ، فإن أول ما يتمثل فى خيالك شخص مصطفى كامل ، فكأنها هو والوطنية شيء واحد . . إن مصطفى كامل كان مصريا لجميع مصطفى كامل كان مصريا لجميع المصريين . . » (٦٢)!

هكذا سقطت كل دعاوى سلامة موسى ضد وطنية دعاة الجامعة الإسلامية . . وشهد شهوده هو على سقوط هذه الدعاوى . . ولم يبق له إلا الفكر الشائه لهذا المعنى الشاذ من معانى « الوطنية» . . والذى يستنكر أن يهتم الإنسان المصرى بأخبار العالم الإسلامى ، وأن يكون عضوا حيا فى جسد الأمة الإسلامية . . بينها يطلب منه سلامة موسى أن يقصر جهوده على مصر، ثم يضحى بمصر لأجل العالم ، طالما أن هذا العالم ليس إسلاميا!! . .

<sup>(</sup>٦١) المرجع السابق . ص ٧٩ .

<sup>(</sup>٦٢) المرجع السابق. ص ٧٢.

ذلك هو المعنى الشائه « للوطنية » عند سلامة موسى . . والذي عقد له الصفحات التي هاجم فيها « الرابطة الدينية » ، معتبرا إياها «وقاحة شنيعة » . . وذلك بعد أن هاجم «الرابطة الشرقية » ، واصفا إياها «بالسخافة » . . وداعيا إلى التملص منها . . وإلى «التفرنج» والـذوبان في الإنجليز خاصة ، وفي عموم الأوربيين! . .

## \* \* \*

ولما كان هجوم الرجل \_ كما شهدت نصوصه \_ على الرابطة الشرقية والرابطة الدينية إنها هو ، في حقيقته ، هجوم على المكونات الحضارية الإسلامية ، التي تمثل عوامل تميزنا الحضاري عن الغرب الأوربي ، فإن تاريخ الإسلام ، بها في ذلك خلافته الراشدة ، لم تسلم من افتراءاته . . فالفاروق عمر بن الخطاب كان حاكها مستبدا!! والخلفاء كانوا أسوأ من البابوات!! . . وفي ذلك يقول : "إن الحكومة العربية كانت في أرقى وأحسن أوقاتها حكومة استبدادية . ولا عبرة لما يقال بأن الإسلام أمر بالشورى ، فإن عمر بن الخطاب نفسه لم يكن يستشير أحدا فيها يراه خيرًا لرعيته . . والخلفاء كانوا ينظرون إلى أنفسهم نظرا بابويا ، بل البابا نفسه إذا قيس إليهم في بعض الأشياء يعد دستوريا!!» (٦٣) .

يقول سلامة موسى ذلك . . وهو يعلم ـ أو مفترض أن يعلم قبل أن يكتب \_ أنه حتى الرسول ، عليه وهو المعصوم ، كان يلزم نفسه فى الأمور الاجتهادية بالشورى ، كآلية لاتخاذ القرارات وإدارة شئون الدولة ، حتى لقد قال \_ وهو رئيس الدولة \_ : «لو كنت مُؤمِّرًا أحدا دون مشورة المؤمنين لأمَّرْتُ ابن أم عبد » \_ [عبد الله بن مسعود] (٦٤) . . فبغير شورى المؤمنين لا يستطيع

<sup>(</sup>٦٣) [اليوم والغد]، ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٦٤) رواه الترمذي وابن ماجه والإمام أحمد .

رئيس الدولة \_ النبى المعصوم \_ أن يُـوَمِّر أميرا!! . . أما عمر بن الخطاب \_ الذي يتهمه سلامة موسى بالاستبداد \_ فهو القائل : «الخلافة شورى . . ومن بايع أميرا عن غير مشورة المسلمين فلا بيعة له ، ولابيعة للذي بايعه . . »(د٦)!

أما اتهام الخلافة الإسلامية بأنها كانت «بابوية» . . فهو زعم نفاه ـ وليس فقط لم يقل به \_ كل المستشرقين الذين درسوا فلسفة الحكم الإسلامي، ونظام الخلافة في تاريخ الإسلام. . بل وقالوا إن فلسفة الحكم الإسلامي على العكس من فلسفة البابوية وحكمها تماما. . والمستشرق « سانتيلانا» David de Santillana م] وهو الضليع في الشريعة الإسلامية ومذاهبها \_ وصاحب الدراسات القانونية الشهيرة \_ يتحدث عن علاقة الخليفة بالأمة، فيصفها « بالرابطة التعاونية» تقوم إذا قام الخليفة بواجبه، وتنفسخ إذا عجز عن ذلك . . «إن الرابطة التعاونية الموجودة بين الخليفة والشعب تبقى متينة وثيقة العرى ما دام الخليفة صالحا للقيام بواجبه في حماية المجتمع الإسلامي، فإذا لم يعد أهلا لمنح شعبه ما يريده منه، بطل سلطانه، وفسخ العقد شرعا بين المتعاقدين . . "(٢٦) . . ثم يقطع بنفى أية مشابهة بين « الخلافة» وبين « البابوية» \_ مع اعترافه بمهام الخليفة في «تعضيد المصالح الدينية والدنيوية» \_ فيقول : «والحقيقة أن سلطة الخليفة، كرئيس ديني، لا يمكن أن تعتبر سلطة حَبْرِيَّة أو بابوية مثلا، فهو متجرد تماما من صفة الكهنوت، لأن حكومة المسلمين ما كانت في أي زمن أو ظرف حكومة دينية Hierarchy ولم يوجد فيها تعاقب رسولي. . » (٦٧)!

<sup>(</sup>٦٥) رواه البخارى والإمام أحمد . \_ وانظر فصل « ضرورة الشورى» فى كتابنا: [ الإسلام وحقوق الإنسان]، طبعة القاهرة، سنة ١٩٨٩م.

<sup>(</sup>٦٦) [ القانون والمجتمع] - بحث منشور ضمن كتاب: [ تـراث الإسلام]. ص ٤٢٧. ترجمة: جرجيس فتح الله . طبعة بيروت، سنة ١٩٧٢م.

<sup>(</sup>٦٧) المرجع السّابق. ص ٤٢٥.

وعندما نتأمل قول «سانتيلانا»: «إن حكومة المسلمين ما كانت في أي زمن أو ظرف حكومة دينية»، ونقارنه بقول سلامة موسى: «لقد استوى العرب والإفرنج، في القرون الوسطى، أو كادوا يستوون، في نظام الحكومة الاستبدادية التي يسيطر عليها رئيس ديني هو البابا أو الخليفة . . بل إن الباب إذا قيس بالخلفاء في بعض الأشياء يعد دستوريا» (٦٨)!! . . ندرك الفارق بين «العالم» الذي ينصف الحقيقة، بصرف النظر عن موقعه من الإسلام وموقفه من المسلمين، وبين الذين زيفوا حقائق الفكر والتاريخ، ليفتعلوا مماثلة بين الإسلام وبين النصرانية الأوربية . . بين الخلافة الإسلامية \_ وهي دولة مدنية ملتزمة بالشريعة الإلهية \_ بين الكهانة البابوية التي ادعت العصمة فحكمت بالحق والتفويض الإلهين . . بين تطورنا التاريخي ، الذي لم يعرف حكومة الفقهاء، وبين التطور الأوربي المغاير لتطورنا كل المغايرة. . يفتعلون هذه الماثلة، ليستعيروا «المشكلة الأوربية» حتى يستعيروا لها «الحل الأوربي»، أي «التنوير - العلماني»، الذي يعزل السماء عن الأرض، والدين عن العمران، ويحل « العقل. . والعلم . . والفلسفة » \_ آلهة االتنوير الغربي \_ محل الله والقرآن والسنة ، أو محل الشريعة على الأقل عند غير الملحديين من دعاة التنوير!! . . وماهذه الاستعارات الفاسدة إلا بهدف إيهامنا بأننا غرب في كل شيء . . في المنطلقات . . والمكونات الحضارية . . والدين . . والتطور التاريخي ، ومشكلاته وحلوله ، لنسير وراء دعوتهم إلى الانسلاخ عن إسلامنا وتميزنا الحضاري النابع من تميز إسلامنا، الذي ميز تطورنا الحضارى . . وإلى الذوبان في الغرب والاندماج فيه . لقد حاولوا ذلك، في جيل « الرواد» . ولا يـزالـون يحاولـون ، في جيل « التـلاميـذ» ، مدعومين بالغرب، الذي رأى ويسرى في هسذا الإلحساق الحضاري والتذويب الشقاف السبيل الوحيد لتأييد وتأبيد تبعية عالم الإسلام

<sup>(</sup>٦٨) [اليوم والغد] ، ص ٥٠ ، ١٨٥ .

لمركزه الغربى فى « الأمن» و «السياسة» و «الاقتصاد». . تلك هى حقيقة المقاصد التى يريدونها من وراء محاربة المشروع الإسلامى للنهضة والتغيير بهذا «التنوير ـ الغربى ـ العلمانى»! . .

\* \* \*

### والنزعة الفرعونية:

وكما تميزت دعوة سلامة موسى، إزاء «الرابطة الشرقية» و«الرابطة الدينية»، بهذه « الصراحة العارية». . إلى الحد الذي دعانا فيه إلى التضحية بالإسلام والعالم الإسلامي والعروبة والعربية في سبيل مصر، ثم دعانا إلى التضحية بمصر في سبيل العالم، بشرط ألَّا يكون هذا العالم إسلاميا! بل وبشرط أن يكون أوربيا وغربيا على وجه التحديد!! . . كما صنع الرجل ذلك مع « الرابطة الشرقية» و «الرابطة الدينية»، صنع أيضا مع «النزعة الفرعونية» . . فهو مع الفرعونية إذا كانت المقارنة بينها وبين العرب والإسلام والمسلمين، بل لقد وجدناه مع لغة الهكسوس ضد اللغة العربية . . لغة القرآن! . . ولكن إذا كانت الفرعونية ستمثل «ذاتية خاصة» لمصر، تحول دون «تفرنجها» وإلحاقها بالحضارة الأوربية، فهو ضدها، يدعو إلى تجاوزها، ويتحدث عن استحالة العودة إليها من جديد!! . . إنه ضد أي تميز عن الغرب فرعونيا أو عربيا أو إسلاميا أو شرقيا . . حتى لقد ذهب - كما سبقت إشارتنا \_ إلى أن دياناتنا المسيحية منها والإسلام لا تختلف عن أديان أوربا!! . . رغم ما هو معروف له من موقف الكنيسة الأرثوذكسية المصرية من مذاهب الغرب المسيحية ، والتي تضعها في دائرة «الكفر» بالنصرانية التي تؤمن بها! ! . .

لكن، هكذا حكمت «مقاصد» الرجل، فحددت له الاختيارات والوسائل و «الأدلة» والآليات! . .

فهو يفضل الفرعونية على العروبة والشرقية والإسلام، لكن إذا كانت الفرعونية ستصبح «انتهاء» مستقلا عن الانتهاء للغرب، وبديلا له، فإنه يدعو إلى ضمها مع التاريخ العربى إلى «متحف الآثار» وبرامج «الدراسة فى الحفريات»! . . فيبدأ حديثه فى هذه القضية متسائلا: «ولكن، هل الغاية من التخلص من آسيا، والشرق، والتاريخ العربى، أن نعود إلى وطنية فرعونية مقصورة على مصر وتاريخها؟

لست أشك فى أننا لو فعلنا ذلك لكان أصلح لنا . . خير لنا أن ندرس الفراعنة من أن ندرس العرب، لا لأنهم جدودنا فقط، بل أيضا لأن فى درسهم تفتيقا للأذهان . . ولكن صلتنا بالفراعنة قد انقطعت، إذ لا نتصل الآن بهم بثقافة أو حضارة ، وغاية مانرجوه أن يختص عندنا شبان بدرسهم ، كما يختص آخرون بدرس العرب ، وكلا الفريقين يشتغلان فى درسهما بالآثار . وإذا كان المصريون القدماء لا يدخلون الآن فى عقائدنا أو أدبنا أو علمنا ، فليس لأحد أن يقحم أدب العرب أو عقائدهم أو علمهم على آدابنا وعقائدنا وعلومنا وحضارتنا . فالمصرى القديم والعربى القديم من الآثار التى ندرسها ، كما ندرس الفينيقى القديم . وإن كان المصرى يمتاز بأنه ينير أذهاننا عن نشوء الحضارات الأولى .

ولكن المهم الذى أرى وجوب تأكيده: أننا ونحن نخلع أنفسنا من الشرق، لا نفعل ذلك لكى نعود إلى وطنية فرعونية. كلا، إنها نريد وطنية مصرية حديثة تنهج منهج القرن العشرين في الوطنيات والقوميات، وتسير على المبادئ الأوربية فيهها. . "(٦٩) .

فالرفض عام وتام لكل أصالة ولكل تراث ولكل قديم لا يسير «على المبادئ الأوربية»!!.. فالذين «يستمسكون بالشرق يتعللون به في كراهة

<sup>(</sup>٦٩) المرجع السابق. ص ١٩١، ١٩١.

الغرب، ويستمسكون بالقديم كبرياء وأنفة من أن يقال إن حضارتنا، باعتبارنا شرقيين، قد أفلست أمام حضارة أوربا»(۲۷)!.. وسلامة موسى يريد أن يحرم الأمة حتى من «الكبرياء.. والأنفة»، ولا يريد منها أقل من التسليم والاعتراف بالهزيمة والإفلاس الحضارى « أمام حضارة أوربا»!!.. وفي الحوس الذي ينكر على المصريين أية «روابط» مع العرب والمسلمين والشرقيين، يزعم «وحدتهم» مع الأوربيين في « الدم.. والأصل.. والثقافة من عهد مدرسة الإسكندرية ومجمع أثينا»!!.. أي منذ ما قبل الميلاد.. فيقول: «وإذا كنا نحب السير مع أوربا، فليس ذلك لأننا والأوربيين من دم واحد وأصل واحد فقط، بل لأن ثقافتنا تتصل بثقافتهم من عهد مدرسة الإسكندرية ومجمع أثينا. وأيضا لأن حضارتها هي حضارة العالم الحديث كله»(۱۷)!

لكن الرجل، إمعانا في « الدونية»، وتكريسا «للهزيمة النفسية» وهي مؤهلات «التبعية للغرب والتشبه به والذوبان فيه» عاد، في موضع آخر، ليلغي أي فضل للمصريين القدماء في حضارة الإغريبق والرومان! . . فعلى حين يردد الكثيرون تأثير مصر القديمة على فلاسفة اليونان: طاليس [٢٤٦ عين يردد الكثيرون تأثير مصر القرن السادس قبل الميلاد]، وأفلاطون [ ٢٧٤ على حين عن اليونان « إنهم أطفال» إذا ما قيسوا بلمصريين!! . . على حين يردد الكثيرون ذلك، حتى ليثبتوا الصلات التي بالمصريين!! . . على حين يردد الكثيرون ذلك، حتى ليثبتوا الصلات التي تزكي دعوتهم لوحدتنا مع الغرب في الحضارة (٢٧٠)؟! . . نجد سلامة موسى يعدل عن سبيل «الماثلة في التأسيس الحضاري» إلى سبيل « الدونية . . يعدل عن مبررا يدعو للاندماج في الغرب الحضاري الحديث . . فبعد أن

<sup>(</sup>۷۰) المرجع السابق. ص ۱۸۱ . (۷۱) المرجع السابق. ص ۱۸۲ .

<sup>(</sup>٧٢) انظر: د. مراد وهبة «ثقافة شرق أوسطية» \_ صحيفة [ الحياة]، عدد ١ أغسطس. سنة ٩٩٣م.

زعم أننا مثل الغرب حتى في الديانات، ادعى أن الغرب لم يستفد منا ثقافيا. . فقال : « وأول ما يجب إثباته ، أن أوربا الحديثة لم تستفد كثيرا من «الشرق» من حيث الثقافة ، فإن الإغريق ، وهم أول أمة أوربية عنيت بالثقافة ، لم يكتسبوا شيئا من المصريين . لأن الفلسفة الإغريقية ، ثم الآداب الإغريقية ، لا تمتان بنسب إلى فلسفة المصريين أو آدابهم . وقد أنشأ الإغريق مدرسة الإسكندرية ، ولكن علماءها كانوا كلهم من الإغريق ، وكانت لغتهم إغريقية ، فلم يكن للمصريين فضل في هذه المدرسة ، ولم ينبغ منهم واحد فيها . بل يجوز لنا أن نشك في دخول المصريين فيها . . »(٣٧)!! . .

وهو هنا، إذ ينفى أى فضل للشرق والمصريين على الغرب، قديها ووسيطا، ينسى ما قاله هو نفسه من أن أوربا قد أخذت النزعة العلمية والتجريبية عن العرب والمسلمين، حتى "إن المجددين من أبناء وعلماء النهضة الأوربية، أمثال روجر بيكون، كانوا يهتمون بالإسلام وبمعرفة العربية "(٤٤)! . . ينسى سلامة موسى ذلك، ليكرس الهزيمة، وينتزع «الكبرياء والأنفة» منا . . «فنولً وجوهنا شطر أوربا» (٥٥)، دونها أنفة أو كبرياء! . .

وعندما وقف، كما قبال «في مفترق الطرق»، ورأى الحضارة الأوربية ـ بتعبيره هو ـ «تغزونا بشراسة الظافر واستكلاب القوى»!! . . لم يتردد في دعوتنا لقبول هذا «الغزو الشرس»، بل لقد دعانا إلى «الطفرة» في قبول نتائج هذا « الغزو والاستكلاب»!! . . وقال : « . . إن الطفرة ، على كل حال ، خير من الجمود، وخاصة في مثل قطرنا، وفي مثل وقتنا، حين نجد كثيرا من العادات الآسيوية تكاد تزهق أرواحنا وتعمل لإبادتنا، أمام الحضارة الأوربية التى تغزونا بشراسة الظافر واستكلاب القوى» (٢٧٠)! . . فمخطط

<sup>(</sup>٧٣)[ اليوم والغد]. ص ١٠٨. (٧٤) المرجع السابق. ص١١١، ١١١.

<sup>(</sup>٧٥) المرجع السابق. ص ٢٠٥. (٧٦) المرجع السابق. ص ٨٥،

الرجل ، ورسالته الفكرية أن يذبح الرابطة الشرقية . . والعربية . . والإسلامية . . وأيضا الفرعونية على مذبح الغرب وحضارته . . نضحى بكل هذه الروابط في سبيل مصر، لنضحى بمصر في سبيل العالم ، بشرط ألا يكون هذا العالم شرقيا ولا عربيا ولا إسلاميا . . بل عالما أوربيا على وجه الخصوص والتحديد!! . .

تلك هى رسالة سلامة موسى وجيل الرواد الذين بشروا بالإلحاق الحضارى . . و «بالتنوير الغربى العلماني» الذي يقتلع المشروع الإسلامي ، باعتباره العقبة أمام هذا الإلحاق! . .

\* \* \*

## الرابطة الحقيقية:

فى الوقت الذى «غلف» فيه آخرون «مذهب» سلامة موسى فى التبعية والإلحاق الحضارى . . . فسهاها البعض « وحدة الحضارة ـ العالمية . . وسهاها الدكتور مراد وهبة : «الحضارة المتوسطية» ، أى والإنسانية » . . وسهاها الدكتور مراد وهبة : «الحضارة المتوسطية» ، أى حضارة البحر المتوسط التى تضم العرب والغرب الأوربى . . ثم أخذ يوسع دائرتها ، مع الحديث عن « الرابطة الشرق أوسطية» ـ التى تضم إسرائيل فدعا إلى «ثقافة شرق أوسطية» تقوم على الفيلسوف العربى : ابن رشد [ ٢٠٥ ـ ٥٩٥ هـ ، ١١٢٦ ـ ١١٢٨ ] والفيلسوف اليهودى موسى بن ميمون الماسبيل الواحدة الفذة التى ليس لها تعدد ، وهى أن نسير سيرة الأوربيين ونسلك طريقهم لنكون لهم أندادا ، ولنكون لهم شركاء فى الحضارة ، خيرها وشرها ، حلوها ومرها ، ما يُحب منها وما يُكره ، ما يُحمد منها وما وشرها ، حلوها ومرها ، ما يُحب منها وما يكده ، التسميات لهذا المذهب يُعاب »(٧٧)! . . فى الوقت الذي تعددت فيه التسميات لهذا المذهب

<sup>(</sup>٧٧) [ مستقبل الثقافة في مصر] ، جـ ١ ص ٤٥.

الواحد في الإلحاق الحضارى، والتغريب الثقافى، والتبعية الفكرية.. كان لسلامة موسى فضل «الصراحة العارية» في التعبير عن هذا الموقف. والمفهوم.. والمضمون. لقد قال، دون مواربة أوتمويه: «إنه لا بد لنا من أن نتفرنج. فالتفرنج هو عين الفضيلة على عكس الشيوخ المأفونين الذين يعدونه رذيلة.. »(٧٨)!!...

فبعد أن رفض « الرابطة الشرقية» و «الرابطة الدينية» و «الرابطة الفرعونية» ـ أى كل الروابط الشرقية، وجميع ما يميزنا عن الغرب الأوربى، ثقافيا وفكريا وحضاريا. . تحدث عن « التفرنج»، باعتباره « الرابطة الحقيقية» التي علينا أن ننضم إليها دون إبطاء، فقال: «إن الرابطة الحقيقية، التي تثبت على قاعدة، وترسخ ولا تتزعزع، هي رابطة الحضارة والثقافة، هي رابطتنا بأوربا، التي عنها أخذنا حضارتنا الراهنة، ومنها تثقفنا ثقافتنا الجديدة. أجل ، يجب أن نرتبط بأوربا، وأن يكون رباطنا بها قويا. نتزوج من أبنائها وبناتها، ونأخذ عنها كل ما يجد فيها. . وننظر للحياة نظرها. . ونجعل أدبنا يجرى وفق أدبها، بعيدا عن منهج العرب، ونجعل فلسفتنا وفق فلسفتها، ونؤلف عائلاتنا على غرار عائلاتها . . ونرسل أولادنا إليها ليتعلم وا علومها ويتخلقوا بأخلاقها، فالرابطة الغربية هي الرابطة الطبيعية لنا» (٧٩). .

ومضى الرجل " يتغزل" في الغرب. . فالإنسان الأوربي: أرقى إنسان . . ومضى الرجل " يتغزل" في النطور الاجتماعي . . وحضارة الشرق لا والحضارة الأوربية: أرقى درجات التطور الاجتماعي . . وبنص عبارته: « . . فإن تبلغ واحدا من مائة من الحضارة الأوربية!! . . وبنص عبارته: « . . فإن الإنسان الأوربي أرقى إنسان ظهر في العالم للآن ، والحضارة الأوربية ، على ما فيها من عيوب تعد بالمئات ، هي آخر درجات التطور الاجتماعي . ومن البلاهة البالغة أن يظن أحد الشيوخ أن حضارة بغداد أو

<sup>(</sup>٧٨) [اليوم والغد] . ص١٧٨، ١٩٤. (٧٩) المرجع السابق. ص ١٨٩.

القاهرة أو الأندلس كانت تبلغ في السمو عشرا أو جزءا من ماية مما تبلغه الحضارة الأوربية الآن» (٨٠)!!

أما الإنجليز، الذين كانوا يستعمرون مصر \_ وطن سلامة موسى \_ و يذلون شعبها . . فلقد قال عنهم : «إن الإنجليز ، على الرغم من خصومتنا معهم ، وشدة إسفافهم في استغلال ضعفنا ، أرقى أمة موجودة الآن في العالم . . والخلق الإنجليزي يمتاز عن سائر الأخلاق . . والإنسان الإنجليزي هو أرقى إنسان ، من حيث الجسم والعقل والخلق . . »(٨١)!! . .

ولقد دعا الإنجليز، المحتلين لمصر، إلى «صفقة»: تضمن مصالحهم، ويساعدوننا على القضاء على مراكز الرجعية في مصر أي مؤسسات ومكونات « الرابطة الشرقية . . والدينية . . والعربية» . . «فنحن إذا أخلصنا النية مع الإنجليز، فقد نتفق معهم إذا ضمنا لهم مصالحهم . وهم، في الوقت نفسه ، إذا أخلصوا النية لنا ، فإننا نقضى على مراكز الرجعية في مصر وننتهى منها . فلنول وجوهنا شطر أوربا» (٨٢)!!

بل لقد بلغ به الأمر إلى حد تبرير احتقار الأجانب للمصرين!!.. وهجاء المصريين «لحسدهم» الأجانب وكراهيتهم لأنهم نازعوهم البقاء وفق الدارونية فغلبوهم على بلادهم وثرواتهم.. فكتب يقول: «إن الأجانب يحتقروننا بحق، ونحن نكرههم بلاحق - [!!] - .. لقد كانت أكثر كراهيتنا لهم حسدا، لأنهم نازعونا البقاء فغلبونا»!!

ثم يرى الحل فى دمج هؤلاء الأجانب\_الذين «يحتقروننا» \_ وإعطائهم كل امتيازات المواطنين . . فيقول : «والأجانب، ماداموا أجانب، فهم شوكة

<sup>(</sup>٨٠) المرجع السابق. ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٨١) المرجع السابق. ص ٣٥\_ ٣٨.

<sup>(</sup>٨٢) المرجع السابق. ص ٢٠٥.

فى جسم الأمة. فيجب لذلك تمصيرهم، والتزاوج بيننا وبينهم، وحضهم على إرسال أولادهم إلى مدارسنا، حتى يعرفوا لغتنا، ويقرءوا صحفنا وكتبنا، كما يجب أن نسمت لهم بالتوظف فى الحكومة، والانتخاب للبرلمان... ويجب أن نمنع وساوسهم، فنفصل الدين عن الدولة، ونلغى تعليمه فى المدارس.. "(٨٣)!!

لقد تحدث عن غلبة الأجانب لنا، بمنطق «تنازع البقاء»، فبرر القهر الاستعمارى، قهر الأقوياء للمستضعفين، وكأنها قوانين الإنسان المتحضر هى قوانين الغابة. . ولم يكلف نفسه السؤال: من الذى أجهض تجربة مصر في التحديث على عهد محمد على باشا [ ١٨٤١ - ١٢٦٥هـ، ١٧٧٠ وفي التحديث على عهد محمد على باشا [ ١٨٤٩ - ١٢٦٥هـ، ١٧٧٠ ومن المذى حرس أمسراض الشرق، حتى يسرث دياره وثرواته؟! . . ومن الذى مكن لشذاذ الأفاق ومغامرى أوربا من استغلال الإنسان المصرى؟! . . وهل إذا «كره» المصرى هذا القهر وهذا الاستغلال يكون «حاسدا . . بلا حق» لحؤلاء الغالين المستغلين؟! . . ومستحقا «بحق: احتقار» هؤلاء المتغلين؟!

\* \* \*

ولم يقنع سلامة موسى « بالتفرنج » الفكرى والثقافى والحضارى . . بل ودعا إلى ذلك أيضا فى الهيئة والأزياء! . . ففى الوقت الذى دعا فيه إلى التملص من العرب والمسلمين والشرقيين ، تحدث عن أننا والأوربيين «أمة واحدة»!! . . ودعا إلى لبس « القبعة » ، باعتبارها « رمز الحضارة » ، الذى يقربنا للأجانب ، ويجعلنا وإياهم أمة واحدة . . كما أنها رمز للانسلاخ الفكرى من الشرق ، والالتحاق الفكرى بأوربا! . . فكتب يقول : «وقد يكون اصطناع القبعة أكبر ما يقرب بيننا وبين الأجانب ويجعلنا أمة واحدة .

<sup>(</sup>٨٣) المرجع السابق. ص ٢٠٠.

والقبعة هى رمز الحضارة، يلبسها كل رجل متحضر. . ونحن إذا لبسنا القبعة فلسنا بذلك نلبس لباس أوربا فقط، بل نصطنع لباسا اتفق المتحضرون على وضعه على رءوسهم . . فإن للمتحضرين عادات يتعارفون بها ويصطلحون عليها ، واتخاذ القبعة من هذه العادات . فلسنا نحب أن نخرج على العالم المتمدين بلباس خاص يجعلنا في مركز من الشذوذ يجلب إلينا الأنظار فيعمد السائحون إلى تصويرنا كأننا أمة غريبة عن الأمم التي جاءوا منها . . .

وقد أدرك مصطفى كهال [ أتاتورك] ـ الذى لم تنجب بعد نهضتنا رجلا مثله ولا نصفه ولا ربعه ـ مقدار ما للقبعة من القيمة والإعلان بالانسلاخ من آسيا والانضهام لأوربا، ولم يمتنع عن استعمال السيف في سبيل ذلك . . . إننا سنبقى ، في نظر أنفسنا ونظر الأوربيين ، شرقيين ، حتى نتخذ القبعة لرجالنا ونسائنا ، ونعلن انسلاخنا من الشرق! (٤٨) . . إن العقلية الأوربية تسهل على الأفندى أن يتقمصها ، كما يتقمص اللباس الأوربى أكثر مما يسهل ذلك على الشيخ ، وهي أسهل على « المتفرنج» ، الذي يلبس القبعة يسهل ذلك على الأفندي لهذا السبب نفسه . وعلى هذا القياس أرى ، لغرامي بالحضارة الأوربية ، أن أحث بني وطني أن يلبسوا القبعة . . لأنها تبعث فينا العقلية الأوربية . . "(٥٥)!! . .

ف « الشكل»، عند الرجل، مرتبط « بالمضمون»، بل ومعين عليه. . فبعد أن حكم بأن «ذوقنا ودمنا هما الذوق والدم الغربيان. . وأننا في هيئة الوجه أوربيون (٨٦). . وأن ثقافتنا وحضارتنا بل ودياناتنا أوربية»، دعا إلى «تفرنج» الزي ، لأن ذلك أعون على أن «يبعث فينا العقلية الأوربية». . وامتدح أتاتورك ، الذي فرض ذلك على أمته بحد السيف! . .

<sup>(</sup>٨٤) المرجع السابق . ص ٢٠١ ، ٢٠٢ . (٨٥) المرجع السابق . ص ٨٢ .

<sup>(</sup>٨٦) المرجع السابق. ص ١٨٠.

وإذا كان الكثيرون ستصدمهم «الصراحة العارية» لأفكار سلامة موسى وعباراته. فإننا نحمد له هذه الصراحة. ذلك أن غيره من «رواد» «التنوير الغربى العلمانى» قد دعوا إلى ذات المقاصد: الالتحاق بالنموذج الحضارى الغربى، والاندماج فى فكره وثقافته وقيمه ومناهجه، لكن بعبارات وصياغات أخف مما صنع سلامة موسى. وكذلك يصنع جيل «التلاميذ»! . وإنه لخير للأمة أن ترى «السم صافيا» من أن تتناوله فى «العسل المصفى»!! . .

لقد كان الرجل واضحا وحاسما وصريحا ، عندما أعلن أن مذهبه هو هذا المذهب. . وعندما لخصه في هذه الكلمات :

«كلما ازددت خبرة وتجربة وثقافة، توضحت أمامي أغراضي . . وهي تتلخص في أنه :

- یجب علینا أن نخرج من آسیا، وأن نلتحق بأوربا. فانی كلما زادت معرفتی بالشرق زادت كراهیتی له، وشعوری بأنه غریب عنی. وكلما زادت معرفتی بأوربا، زاد حبی لها، وتعلقی بها، وزاد شعوری بأنها منی وأنا منها.
  - أريد تعليها أوربيا لا سلطان للدين عليه ولا دخول له فيه . .
  - وحكومة كحكومات أوربا . . لا كحكومة هارون الرشيد والمأمون . .
    - وأدبا أوربيا . . أبطاله مصريون . . لا رجال الفتوحات العربية . .
- وثقافة أوربية . . لا ثقافة الشرق . . ثقافة العبودية والذل والتوكل على الآلهة . . .
- واللغة العامية . . لغة الهكسوس . . لا العربية الفصحى ، لغة التقاليد العربية والقرآن . .
  - والتنصل من آسيا . . والشرق . . والانضمام إلى أوربا .

• والتفرنج في الأزياء، لأنه يبعث فينا العقلية الأوربية..

هذا هو مذهبي الذي أعمل له طول حياتي، سرا وجهرة. فأنا كافر بالشرق، مؤمن بالغرب..»!!

هكذا تكلم سلامة موسى . . وعلى هذا النحو الصريح صاغ مذهبه فى «العنالة الحضارية» ، التى مارسها ويهارسها كثيرون غيره ، ولكن فى ثياب من «المداراة» و«التمويه»! . .

#### \* \* \*

لقد اكتشفت وأنا أنهى هذه الصفحات عن المشروع الفكرى لسلامة موسى . . أن اليوم \_ ٤ أغسطس \_ هو الذكرى الخامسة والثلاثين لرحيله عن عالمنا . . ذكرنى بذلك مقال نشر اليوم بصحيفة [ الأهرام] وصفت فيه كاتبته سلامة موسى بأنه : «أحد رواد الفكر التنويرى العربى . . وصاحب الرسالة التنويرية . . وأحد الذين مهدوا لنا طريق التنوير» (٨٥)! . .

فحمدت الله على أن وفقني لكتابة هذه الصفحات! ! . .

<sup>(</sup>۸۷) منى حلمى : «فى ذكراه : القلم الجرىء سلامة موسى » [ الأهرام] عدد ٤ أغسطس، سنة ١٩٩٣ م.

# ٣- العقب اليون في اليون في المتوسط بية

لم يكن طه حسين [ ١٣٠٦ - ١٣٩٣ هـ ، ١٨٨٩ - ١٩٧٣ م] عميلا للغرب، ولا عدوا للإسلام، حتى في المرحلة الأولى من حياته الفكرية، تلك التي تميزت بالانبهار الشديد بالنموذج الغربي في النهضة والتحديث، وبالرفض للنموذج الإسلامي في النهوض. . وذلك لأسباب كثيرة، أهمها تراجعه عن بعض « الاجتهادات » التي اكتشف « خطأها» بعد مرحلة الانبهار! . .

والرجل قد تضافرت، في تكوينه الفكرى، العديد من العوامل التي دفعته إلى « الانبهار بالغرب» ، ككثيرين غيره من « نخبة » ذلك التاريخ! . .

• فالجمود والتقليد السائدان في الدراسات الإسلامية بالأزهر \_ الذي طلب طه حسين العلم فيه \_ كانا مبعث القلق، بل وأحيانا «الغضب»، بل و«اليأس والقنوط» لدى دعاة التجديد والإصلاح من علماء الإسلام في ذلك الحين . . وإذا كان هذا الغضب واليأس قد بلغا بالإمام محمد عبده إلى الحد الذي قال فيه : «إن بقاء الأزهر متداعيا على حاله في هذا العصر محال، فهو إما أن يتم خرابه، وإنني أبذل جهد المستطيع في عمرانه، فإن دفعتني الصوارف إلى اليأس من إصلاحه، فإنني لا أيأس من الإصلاح الإسلامي (١)»!! . .

<sup>(</sup>١) [ الأعمال الكاملة ]، جـ ٣ص، ١٧٧.

إذا كان هذا هو حال الإمام مع منبع وصورة العلم الإسلامي . . فما بالنا بحال « المجاور» طه حسين؟! . .

• وصورة الواقع الإسلامي ـ في السياسة والاجتماع ـ التي كانت ترمز إليها الدولة العثمانية ، في عصر الاستبداد الحميدي . والفساد الإداري . . ودسائس الحاشية . . وانفراط عقد الدولايات . . والتهام الغرب لأقاليم السلطنة . . كانت هذه الصورة هي الأخرى عاملا سلبيا في نظرة طه حسين في مرحلة طلب العلم الديني ـ للنموذج الإسلامي للنهضة والإصلاح . . «فالمجاور» طه حسين ـ وهو الذي لم يقدم له الأزهر من علوم الإسلام الحقيقية سوى القشور ـ قد حسب «صورة المسلمين وواقعهم» على الإسلام!! . .

• وصورة الحضارة الغربية ، التي كانت وردية في ذلك التاريخ ، حتى أن مقولات نقدها ، ونبوءات انهيارها ولم تكن قد شاعت كانت تبدو بعيدة عن التصديق ! . . هذه الصورة كانت تبهر وتدهش الذين لم يروا من الإسلام سوى واقع المسلمين ، وخاصة إذا كانوا من أبناء المغلوبين الذين ، عادة ، مايولعون بتقليد الغالبين ، كما يقول ابن خلدون [۲۳۲ - ۸۰۸ه ،

• ثم جاءت العوامل الذاتية الخاصة بطه حسين. الجامعة المدنية، بمناهجها الغربية . وأساتذتها المستشرقين، والتي احتضنته عندما أصبح طريد الأزهر! . والبعثة إلى باريس، تلك التي قاربت أن تكون، بالنسبة له «غسيل منخ» أحل الانبهار بالغرب محل صورة المسلمين، التي حسبها ظلما \_ على الإسلام! . . والزوجة الفرنسية \_ ثقافة وعقيدة \_ تلك التي مثلت «المرشد» لـ «الضرير» الباحث في «التيه»!! . .

لهذه الأسباب \_ ولغيرها مما ماثلها \_ اندفع طه حسين على طريق

«الاجتهاد»، يتلمس لأمته نموذجا لنهضتها من وهدة التخلف والجمود والتقليد التي سقطت فيها. . فكان اختياره للنموذج الغربي سبيلا لهذا النهوض . .

أما أن هذا الخيار التغريبي قد جعل الرجل نموذجا للذين بشروا فينا بمقولات « التنويس ـ الغربي ـ العلماني » ، فإن المشروع الفكرى لطه حسين يقدم على هذه الحقيقة عشرات الأدلة والبراهين . . لكننا سنقف عند معالم أساسية ، في مشروعه الفكرى ، تشهد على ريادته لهذا اللون من «التنوير» . .

• ففى كتابه [ فى الشعر الجاهلي] ـ الـذى أثار سنة ١٩٢٦م أولى معاركه الفكرية ـ نزع طه حسين «القدسية» عن القرآن الكريم، وتعامل معه كما يتعامل الباحث ـ الملتزم بالشك الديكارتي ـ مع «نص بشرى»، وتجاهل قدسية القرآن ، كوحى إلهى، بلغ « العقل المسلم» مرتبة « اليقين بصدقه» منذ أن آمن هذا العقل بوجود الإله الذي أوحى بهذا القرآن، وبصدق الرسول الذي بلغه إلى الناس، وبإعجازه كل الناس عن أن يأتوا بشيء من مثله..

ولذلك ، لم يجد طه حسين تناقضا بين قوله عن «ثبوت النص القرآنى»:
«. . . ونص القرآن ثابت لا سبيل إلى الشك فيه» . . واعتهاده على القرآن في معرفة حال العصر الجاهلي «. . لأن القرآن هو أصدق مرآة للعصر الجاهلي . . »(٢) . . لم يجد تناقضا بين هذه الأوصاف التي أضفاها على القرآن للخمام للأنها من الأوصاف التي توصف بها النصوص غير المقدسة وبين التشكيك في عقائد إسلامية جاء النص عليها صراحة في القرآن الكريم . . فرفض تصديق إخبار القرآن عها أخبر به حول :

(أ) علاقة الإسلام بملة إبراهيم، عليه السلام، والحنيفية والحنفاء. . وهي علاقة تحدثت عنها آيات محكمة في القرآن الكريم. .

<sup>(</sup>٢) [ في الشعر الجاهلي ]، ص ١٦. طبعة القاهرة، سنة ١٩٢٦م.

(ب) وقصة بناء الكعبة ورفع قواعدها بواسطة إبراهيم وإسهاعيل، عليهما السلام . . وهي ثابتة في أكثر من موضع بالقرآن الكريم . .

(ج) وأخبار الرحلة الحجازية لإبراهيم، عليه السلام. . وما لها من علاقة بنسب الرسول، ﷺ . . (٣).

لقد نزع طه حسين القدسية عن القرآن الكريم، وتعامل معه بالشك الديكارتي سكما يتعامل الديكارتيون مع النصوص البشرية، غير المقدسية. . وهذا معلم من معالم تعامل فلسفة التنوير الغربي مع الكتب «المقدسة». .

ولا يحسبن أحد أن القول بتكذيب طه حسين للقرآن في هذه المواطن هو دعوى خصومه، التي اتهموه بها، والتي « برأته» منها النيابة العامة عندما حفظت أوراق هذا الاتهام في ٣٠ مارس سنة ١٩٢٧م.

فطه حسين نفسه ، عندما عاد في سنة ١٩٤٧م ليتحدث عن كتابه [في الشعر الجاهلي] ، هو الذي يعترف بأنه «شكك في بعض المعتقدات «لات الإسلامية الواردة في القرآن ، وإن كان يقول إنها هذه المعتقدات «لات مس الدين» . . فهو قد شكك في «معتقدات ذكرت بالقرآن» . . هذا هو اعترافه الذي يقول فيه ، وهو يتحدث عن هذا الكتاب: « . . لقد انتهيت إلى رفض قدر كبير من هذا الشعر الجاهلي . . وفي إطار ذلك المسعى شككت في بعض المعتقدات التي لا تمس الدين ، وإن كانت قد ذكرت في القرآن أو في الأحاديث النبوية ، وكانت الصدمة قاسية والاستنكار واسع النطاق . . »(٤)!!

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق. ص ٨٠ ، ٨١.

<sup>(</sup>٤) د. طه حسين [ من الشاطئ الآخر . طه حسين في جديده الذي لم ينشر سابقاً] ــ وهي نصوص ظلت غير مترجمة عن الفرنسية ـ إلى أن جمعها وترجمها عبد الرشيد الصادق محمودي . وطبعها في هذا الكتاب . انظر ص ٦٣ ، طبعة بيروت ، سنة ١٩٩٠م .

ورئيس النيابة \_ محمد نور \_ الذي حقق مع طه حسين في هذا الاتهام ، لم «يبرئ» طه حسين من التهمة \_ كما يحسب أو يزعم البعض \_ . . وإنما سجل على طه حسين « التورط» و «الضلال» و «العبارات الماسة بالدين » . . وأرجع ذلك إلى «شدة تأثر» طه حسين «بالعلماء الغربيين» ، الذين « حذا حذوهم» \_ كما قال رئيس النيابة \_ في هذا اللون من البحث في المقدسات . .

لكن رئيس النيابة حفظ القضية، ولم يحلها إلى المحاكمة، لأن المتهم كان حسن النية، «فالقصد الجنائي غير متوافر»، لأن الباحث قد أورد « العبارات الماسة بالدين» في ثنايا «البحث العلمي، مع اعتقاده أن بحثه يقتضيها. . حتى تَخَيَّل حقا ما ليس بحق»!! . .

ونص العبارة التى ختم بها رئيس النيابة التحقيق مع طه حسين، والذى يعلل حفظ الأوراق، يتحدث عن الباحث الذى حذا فى بحثه «حذو العلماء من الغربيين. ولكن لشدة تأثر نفسه بها أخذ عنهم قد تورط فى بحثه حتى تخيل حقا ما ليس بحق، أو ما زال فى حاجة إلى إثبات أنه حق، فكان يجب عليه أن يسير على مهل، وأن يحتاط فى سيره حتى لا يضل، ولكنه أقدم بغير احتياط فكانت النتيجة غير محمودة.

وحيث إنه مما تقدم يتضح أن غرض المؤلف لم يكن مجرد الطعن والتعدى على الدين، بل إن العبارات الماسة بالدين، التى أوردها في بعض المواضع من كتابه، إنها أوردها في سبيل البحث العلمى، مع اعتقاده أن بحثه يقتضيها. وحيث إنه، من ذلك، يكون القصد الجنائي غير متوافر، فلذلك تحفظ الأوراق إداريا».

فنحن هنا أمام إدانة «للمؤلَّف» \_ بفتح اللام \_ الذي تضمن «الطعن والتعدى على الدين» \_ مع تبرئة «المؤلِّف» \_ بكسر اللام \_ «لعدم توافر القصد

الجنائي» لديه فيما قام به من «الطعن والتعدى على الدين»(٥)!.. فد الجناية» ثابتة، لكن «قصدها» لم يقم عليه الدليل!..

• أما العمل الفكرى الثانى للدكتور طه حسين. . والذى تبنى فيه أغلب مقولات «التنوير ـ الغربى ـ العلمانى». . فهو كتابه [مستقبل الثقافة فى مصر]، الذى كتبه سنة ١٩٣٨م . .

ففي هذا الكتاب:

(أ) ينظر طه حسين إلى الإسلام نظرة التنويريين الغربيين العلمانيين إلى النصرانية، باعتبارها مجرد رسالة روحية، لا علاقة لها بسياسة المجتمع وتدبير العمران. فيقول: «إن السياسة شيء والدين شيء آخر. وإن وحدة الدين ووحدة اللغة لا تصلحان أساسا للوحدة السياسية ولا قواما لتكوين الدول. » (٢)!

(ب) ثم يمضى ممعنا على طريق الماثلة بيننا وبين الغرب الحضارى، حتى يبرر استدعاء مقولات «التنوير \_ الغربى \_ العلمانى» لتكون سبيلا لإخراجنا من تخلفنا الحضارى كما كانت السبيل لإخراج أوربا من عصورها المظلمة . . يمضى ممعنا على هذا الطريق، فيردد، فى الثلاثينيات ما قال به سلامة موسى فى العشرينيات، من أننا، فى الثقافة والفكر والعقل والحضارة، «فرنجة» . . فمقوماتنا الحضارية هى نفس مقومات الحضارة الغربية حضارة الإغريق والرومان \_ من أدب وفلسفة وفن وسياسة وفقه . فالعقل الشرقى هو عقل يونانى منذ القدم . . وحتى بعد أن جاء الإسلام والقرآن ، ظل العقل الشرقى يونانيا رومانيا أوربيا ، لأن القرآن مجرد مصدق للإنجيل ، الذى لم يغير يونانية العقل الأوربى ، فلا مجال لحديث عن تغيير القرآن ليونانية عقلنا الشرقى ! !

<sup>(</sup>٥) د . جابر عصفور: [ التنوير يواجه الإظلام] . ص ١٣ ، ١٠ .

<sup>(</sup>٦) [مستقبل الثقافة في مصر] . جـ ١ ، ص ١٧ ، ١٦ . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٣٨م .

لقد ادعى طه حسين هذه المدعوى، التى تمثل جماع أخطر المدعوات التغريبية للتنوير بمعناه الغربى . . فتحدث عن أن العقل الشرقى هو، كالعقل الأوربى، مرده، في التكوين والمقومات، إلى عناصر ثلاثة:

- « ـ حضارة اليونان ، وما فيها من أدب وفلسفة وفن . .
  - \_وحضارة الرومان، وما فيها من سياسة وفقه . .
- والمسيحية ، وما فيها من دعوة إلى الخير وحث على الإحسان . . »(٧)

على هذه المكونات والمقومات فى رأى طه حسين قامت وحدة العقل الشرقى بالعقل الأوربى فيها قبل الإسلام . . وهمى الوحدة التى قال إنها استمرت كها همى حتى بعد ظهور الإسلام وتديّن الشرق العربى به . . إذ برأيه كها لم يغير الإنجيل ، عندما تدينت به أوربا ، من الطابع اليونانى للعقل الأوربى ، فكذلك القرآن ـ الذى تديّن به الشرق ـ لم يغير من الطابع اليونانى للعقل الشرقى ، لأن « القرآن» ليس أكثر من «دعوة للخير وحث اليونانى للعقل الشرقى ، لأن « القرآن» ليس أكثر من «دعوة للخير وحث على الإحسان» ـ كها هو حال المسيحية ـ وهو «إنها جاء متمها ومصدقا لما فى الإنجيل» (٨)!

فهنا يبرز موقف «التنويريين الغربيين» في التعامل مع النصرانية الغربية . . مجرد «دعوة إلى الخير وحث على الإحسان» لا بأس بها في «خصوصيات الفرد» ، بينها تظل شئون الاجتهاع وميادين العمران للكلاسيكيات اليونانية للمن أدب وفلسفة وفن» للكلاسيكيات الرومانية للمن سياسة وفقه» للمن على الموقف من الإسلام . وليتسق «التنويري الغربي» من النصرانية ، ليحتذيه في الموقف من الإسلام . وليتسق لله ذلك ، رأيناه يجرد الإسلام من شمول منهاجه لشئون الدنيا وميادين

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق. جـ ١، ص ٢٩. (٨) المرجع السابق. جـ ١، ص ٢١، ٢٢.

العمران، فيجعل قرآنه، كالإنجيل، بلا «شريعة» تدبر أمر الدنيا والعمران!!..

وبعد هذا الاستدعاء لفلسفة «التنوير ـ الغربي ـ العلماني» إزاء الدين . . ومحاولة قسر الإسلام كي يذعن لهذه الفلسفة . . يخلص طه حسين إلى دعوى التماثل بين مستقبلنا الحضاري \_ في المقاصد والآليات \_ وبين النموذج الحضاري الغربي ، بعد أن أوهمنا بتماثل \_ بل وحدة \_ عقلنا والعقل الأوربي وحضارتنا والحضارة الأوربية ، قبل الإسلام وبعد الإسلام . . يخلص إلى هذه النتيجة فيقول : «لقد كانت مصر دائما جزءا من أوربا ، في كل مايتصل بالحياة العقلية والثقافية ، على اختلاف فروعها وألوانها . »(٩)!

وهو يعود في عقد الأربعينيات إلى ترديد هذه الدعوى . . فيقول : "إن الحضارة العربية والحضارة الفرنسية تقومان على أساس واحد، هو في نهاية الأمر الحضارة اليونانية السلاتينية ، وهو في نهاية الأمر الحضارة الكلاسيكية . . »(١٠)! . .

ثم يدعو إلى أن يقبل الإسلام، في النهضة الإسلامية المنشودة ، الحضارة الأوربية كما قبل المسلمون الأوائل الحضارة اليونانية!! . . فيقول : "إن الإسلام تقبل الحضارة اليونانية ، فلم لا يتقبل الحضارة الأوربية » (١١)؟!

ثم ينتهى إلى نتائج المنهاج الذى ينظر «للذات الحضارية» بعيون مناهج «الآخر الحضاري»، فيعلن : «إن السبيل واضحة بينة مستقيمة ليس فيها

<sup>(</sup>٩) المرجع السابق. جـ١، ص٢٦.

<sup>(</sup>١٠) [من الشاطئ الآخر]، ص ١٩١، ١٩٢ \_ وتاريخ النص الفرنسي سنة ١٩٤٦م.

را ۱) المرجع السابق. ص ٦٠ وتاريخ النص الفرنسي سنة ١٩٤٧م ... ولما كان المقام هو مقام إيراد المقولات التنويرية الغربية .. وليس مقام تفنيدها .. فنحن نحيل ، في تفنيد هذه المقولات ، على كتابنا [ الغزو الفكري .. وهم أم حقيقة؟] . طبعة القاهرة دار الشروق ، سنة ١٩٨٩م .

عوج ولا التواء، وهى واحدة فذة ليس فيها تعدد، وهى: أن نسير سيرة الأوربيين ونسلك طريقهم، لنكون لهم أندادا، ولنكون لهم شركاء فى الحضارة، خيرها وشرها، حلوها ومرها، ما يُحَبّ منها وما يُكره، ما يُحمد منها وما يُكاره، ما يُحمد منها وما يُعاب. . » (١٢)!

فنحن مدعوون برأيه إلى أن نكون «غربا» لا شرقا. . . وبالتعبير «العارى» لسلامة موسى: أن نكون «فرنجة . . متفرنجين»!! . .

● وعلى هذا الدرب. . درب استدعاء مقولات « التنوير \_ الغربي \_ العلماني » إزاء الدين إلى واقعنا الإسلامي . . يقف طه حسين من علاقة الإسلام بالعلم ذات الموقف الذي وقفه فلاسفة التنوير الغربي من علاقة النصرانية بالعلم . .

لقد رأينا ثنائية التناقض بين النصرانية الغربية وبين العلم، تلك التى نبعت من دعوى اللاهوت الكنسى احتكار الكتب المقدسة لكل ألوان العلوم. . وكيف أثمر هذا الموقف الكنسى رد الفعل «التنوير \_ العلمانى» الذى عزل السماء والدين عن أن تكون لهما أية علاقة \_ ولو في إطار ضوابط فلسفة التطبيقات العلمية \_ بأى علم من العلوم . .

ومن الغريب أن يرى طه حسين تماثلا في العلاقة بين الإسلام والنصرانية الغربية إزاء العلم والعلماء . . من الغريب بل ومن الشذوذ أن يرى الرجل ذلك، وألا يدرك تميز الإسلام وحضارته عن النصرانية والتطور الأوربي في هذا الميدان . . فكل الدراسات ـ شرقية وغربية ـ تتحدث عن تألق وازدهار «العلم» و«العقل» و«الفلسفة» عندما كانت الحاكمية للإسلام والمشروعية لشريعته في الدولة والمجتمع . . وعن تراجعها ـ العلم . . والعقل . .

<sup>(</sup>١٢) [ مستقبل الثقافة في مصر]، جـ ١ ص، ٤٥ .

والفلسفة \_ مع تراجع الاحتكام إلى الدين . . وهو ما يجعل تطورنا ، في هذا الأمر ، وتطور الغرب الأوربي على طرفي نقيض . .

لكن طه حسين قد ذهب على درب استدعاء مواقف ومقولات «التنويريين ـ الغربيين ـ العلمانيين» إلى حد تبنى موقفهم، إزاء علاقة النصرانية بالعلم، وهو يتحدث عن علاقة الإسلام بالعلم والعلماء. وكأنه يتبنى رأى فرح أنطون [ ١٨٧٤ ـ ١٩٢٢م] القائل بأن النصرانية ـ وهذا يتبنى رأى فرح أنطون لا دولة ـ أكثر تسامحا مع العلم والعلماء من أعجب العجب، لأنها دين لا دولة ـ أكثر تسامحا مع العلم والعلماء من الإسلام . . وهو الرأى الذي نقضه من أساسه، وأثبت عكسه الإمام محمد عبده، في المحاورات الخصبة التي دارت بينهما سنة ١٩٠٣م . . في مجلتي عبده، في المحاورات الخصبة التي دارت بينهما سنة ١٩٠٩م . . في مجلتي [الجامعة] و[المنار] (١٣). .

بل لقد وجدنا في الكتابات الفرنسية لطه حسين ـ والتي ترجمت بعد وفاته ـ نقدا لمنهاج الإمام محمد عبده في الجمع بين الدين الإسلامي والعلم . . وحكما على جهود مدرسته التجديدية في هذا الميدان ـ ميدان التوفيق بين العلم والدين ـ بأنها « أفكار بالية» ، و «مذهب غير صالح للبقاء» ، و «آراء متخلفة»!! . . وهي كتابات تجعل وضع تلاميذ طه حسين لأستاذهم في زمرة الأفغاني ومحمد عبده «تزويرا» لا علاقة له بالمعنى المحترم لمصطلح «التنوير»!! . .

يقول طه حسين ، في نص كتبه بالفرنسية سنة ١٩٣٤م: «لا شك أن الشيخ محمد عبده قد هز العالم الإسلامي بأسره، وأيقظ العقل الشرقي، وعلم الشرقيين أن يحبوا حرية الفكر. ولا ريب أيضا في أنه أتاح لكثير من المسلمين أن يتطلعوا بأمل راسخ إلى يوم يتحقق فيه التوفيق بين العلم

<sup>(</sup>١٣) انظر هذه المحاورات في كتاب فرح أنطون :[ ابن رشد وفلسفته] ، طبعة الإسكندرية ، سنة ١٩٠٣ م. وانظر الجزء الثالث من: [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ، ص ٢٤١ ـ ٣٥٠، ص ٤٩٦ ـ ٥١٠.

والدين، بين التقاليد الشرقية والحضارة الغربية . . ولكن العالم الإسلامي أصابه التغير منذ ذلك العهد . . . ولم يعد محمد عبده مواكبا للعصر . . لقد صارت كل أفكار محمد عبده بشأن العلم والدين بالية . فهي ليست بالأفكار التي مضي عليها زمن طويل ، ولكنها لم تعد تتواءم مع انطلاق الشرقيين إلى الحرية الكبري . وقليل هم المسلمون الذيبن يهتمون بالتوفيق بين إيمانهم والمعارف التي حصلوها ، وهم يندفعون بابتهاج نحو الحضارة الغربية ، ويتخذونها مثلا أعلى . . . يضاف إلى ذلك أن مذهب محمد عبده ، في حد ذاته ، لم يكن صالحا للبقاء ، فقد كان يعتمد على تفسير النصوص للتوفيق بين عبارات القرآن ذاتها وحقائق العلم كما نعرفها اليوم . . . »(١٤)! . .

وفى نص فرنسى آخر كتبه طه حسين سنة ١٩٤٧م \_ يحكم على مشروع محمد عبده ومدرسته بالتخلف، فيقول: «لقد صار المتمسكون بآراء محمد عبده وقاسم أمين يعدون محافظين، بل ويدرجون أحيانا بين المتخلفين. »(١٥)!! . .

لقد اندفع طه حسين على درب التبنى لموقف « التنوير الغربي» من علاقة « الدين بالعلم» ، فاستدعاه إلى غير ميدانه ، زاعها تماثل موقف الإسلام من العلم مع موقف النصرانية منه . . وغره في اندفاعه هذا الوهم الذي حسبه حقيقة ثابتة . . فلقد تحدث عن «اندفاع المسلمين بابتهاج نحو الحضارة الغربية ، يتخذونها مثلا أعلى»!

وأسهم في هذا التقييم الخاطئ لمذهب محمد عبده في علاقة الإسلام بالعلم ما حسبه موقفا للأستاذ الإمام «يوفق بين عبارات القرآن ذاتها وحقائق العلم كما نعرفها اليوم»!! . . ولم يكن هذا هو موقف الإمام من علاقة العلم بالدين . . فالرجل كان رافضا للتعامل مع القرآن بحسبانه «كتاب علوم»،

<sup>(</sup>١٤) [ من الشاطئ الآخر ] . ص ٣٦ ، ٣٧. (١٥) المرجع السابق. ص ٦٢ .

وداعيا إلى النظر إليه «ككتاب هداية دينية» يفتح أمام العقل والتجربة أبواب العلم ويحث الإنسان على الضرب في أرض العلم، مع الاطمئنان إلى انتفاء واستحالة التناقض \_ أي تناقض \_ بين «حقائق العلم» و«ثوابت الدين» . . ذلك هو مذهب الإمام ، الذي يقول في تحديده: «إنه لو كان من وظيفة النبي أن يبين العلوم الطبيعية والفلكية، لكان يجب أن تعطل مواهب الحس والعقل، وينزع الاستقلال من الإنسان، ويلزم أن يتلقى كل فرد من أفراده كل شيء بالتسليم . . إن الأنبياء ينبهون الناس، بالإجمال، إلى استعمال حواسهم وعقولهم في كل ما يزيد منافعهم ومعارفهم التي ترتقي بها نفوسهم، ولكن مع وصلها بالتنبيه على ما يقوى الإيمان ويزيد في العبرة . . . إن حقيقة البرق والرعد والصاعقة وأسباب حدوثها ليست من مباحث القرآن، لأنها من علم الطبيعة ( الخليقة) ، وحوادث الجو التي في استطاعة الناس معرفتها باجتهادهم، ولا تتوقف على الوحى. وإنها تذكر الظواهر الطبيعية في القرآن الأجل الاعتبار والاستدلال، وصرف العقل إلى البحث الذي يقوى به الفهم والدين . . يذكر القرآن إجمالا من آثار الله في الأكوان تحريكا للعبرة، وتذكيرا بالنعمة، وحفزا للفكرة، لا تقريرا لقواعد الطبيعة، ولا إلزاما باعتقاد خاص في الخليقة . . »(١٦).

هذا هو مذهب الإمام محمد عبده في علاقة الإسلام والقرآن بالعلم. . وشتان بينه وبين مذهب اللاهوتيين ـ الذي سبقت إشارتنا إليه \_ في علاقة النصرانية بالعلم. . الأمر الذي يتزايد معه شذوذ استدعاء موقف «التنويريين ـ الغربيين» في هذا الأمر لتوظيفه في عالم الإسلام!! . .

لكن طه حسين الذى ظن « المسلمين غير مهتمين بالتوفيق بين إيمانهم والمعارف التى حصلوها»، وحسبهم «مندفعين بابتهاج نحو الحضارة الغربية يتخذونها مثلا أعلى . . » . . قد اندفع هو الآخر وراء هذه المقولات «التنويرية

<sup>(</sup>١٦) [الأعمال الكاملة]. جـ ٤، ص ٤٨٦، ٤٨٧، ٩٤، جـ ٢، ص ٢٧٩.

- الغربية»، موظفا إياها في غير وظيفتها . . وزارعا لبذورها في غير تربتها . . ولو امتد العمر بالرجل عقدا آخر من السنين ، لرأى جماهير المسلمين مندفعين بابتهاج لتلمس معالم مشروعهم الحضارى المتميز ، والدى هو مثلهم الأعلى الحقيقى . . وليس نموذج الغرب ، ولا «تنوير الغربيين»! . .

\* \* \*

لكن الرجل ، قد ذهب هذا المذهب الخاطئ: مجتهدا يبحث لأمته عن سبل النهوض . . ولم يكن سيئ النية بحال من الأحوال ، كما أنه لم يكن «عميلا حضاريا» . . . والدليل المادى على هذه الحقيقة هو عودته عن بعض آرائه هذه ، وخاصة في حقبة ارتباطه بالمشروع الوطنى والقومى ، منذ عقد الخمسينيات . . فالمواجهة التي قامت وتصاعدت واحتدمت بين المشروع الوطنى والقومى وبين الغرب ، قد كان لها في تقديرنا الدور الأكبر في التراجعات الجزئية ، التي أشار إليها طه حسين ، حول بعض آرائه السابقة . .

لقد بدأ يائسا من الصورة الإسلامية . . لكنه لم يميز، كما ميز محمد عبده ، بين اليأس من «إصلاح المؤسسات الإسلامية» وهنو وارد وبين اليأس من «الإصلاح الإسلامي» . . والذي هو قنوط لا يليق بالمالكين الحقيقيين لحقيقة الإيمان بالإسلام!! . . فلما ارتبط بالمشروع الوطني والقومي ، ووضع في صفوف المواجهة العدائية مع الغرب ، لم يعد الغرب كما كان ـ «المثل الأعلى الذي يندفع إليه بابتهاج»! . . وهذا دليل صادق على أن سعيه ، في الأولى وفي الثانية ، كان سعى «المجتهدين» ، الذين يصيبون ويخطئون . . وليس سعى أصحاب النوايا السيئة ، من العملاء الحضارين! . .

ولنا على هذه التراجعات «الجزئية»، التي سمحت « بالإشارة» إليها «الكبرياء المتضخمة!» للرجل، شواهد منها:

- لقد حذف طه حسين من كتابه [في الشعر الجاهلي] السطور التي شكك بها في المعتقدات الإسلامية الواردة في القرآن الكريم. . وهي التي أحدثت \_ وفيق عبارته هو \_ «صدمة قاسية ، واستنكارا واسع النطاق» \_ حذفها في الطبعة والصورة الجديدة لهذا الكتاب، الذي أصبح عنوانه: [في الأدب الجاهلي]. .
- •أما كتابه [مستقبل الثقافة في مصر] \_ وهو الذي مثل أكثر كتب تلك المرحلة من حياته الفكرية تجسيدًا للانبهار بالنموذج « التنويسري \_ الغربي \_ العلماني » \_ فيكفى أن نعلم أن الرجل ، وهو الذي توفي سنة ١٩٧٣م ، قد ظل محجما عن إعادة طبع هذا الكتاب الذي صدر سنة ١٩٣٨م ، أي على امتداد أكثر من خمس وثلاثين عاما . . وكان موقفه من هذا الكتاب استثناء ، ذا دلالة ، من سائر كتبه الأخرى . .

بل لقد سئل عن رأيه فى فكره الذى جاء بهذا الكتاب فى مارس سنة ١٩٧١م فى فكانت إجابته قاطعة فى الدلالة على أنه قد غير آراءه، المثيرة للجدل، والتى وردت بهذا الكتاب. لقد قال عنه: «دهْ كُتب سنة للجدل، وأكم قوى ، عاوز يتجدد. ويجب أعود إليه، وأصلح فيه بعض حاجات، وأضيف. . »(١٧).

وفي هذا أقصى وأصرح اعتذار وتراجع يمكن أن يصدر من مثل طه حسين!!..

• وفي علمانية الدولة والسياسة ، وهو الموقف « التنويري ـ الغربي » الذي تبناه طـ ه حسين في سنة ١٩٢٥م. . من خلال دفاعه عن كتاب [الإسلام وأصول الحكم]. . وفي كتابه [ مستقبل الثقافة في مصر] الذي قال فيه: «إن

<sup>(</sup>١٧) صحيفة [ الأهرام]، في ١ مارس ، سنة ١٩٧١م.

السياسة شيء والدين شيء آخر». . و إن وحدة الدين ووحدة اللغة لا تصلحان أساسا للوحدة السياسية ولا قواما لتكوين الدول . . . » (١٨) . .

فى هذا الموقف، حدث تراجع هام لطه حسين، فى حقبة ارتباطه الوثيق بالمشروع الوطنى والقومى، التى تصاعد فيها التناقض بين الأمة والغرب حول الاستقلال الوطنى والوحدة القومية..

ففى سنة ١٩٥٣م ـ وعقب ثورة ٢٣ يوليو سنة ١٩٥٢م ـ اختير طه حسين عضوا بلجنة وضع الدستور المصرى الجديد ـ الذى كان مخططا له أن يحل محل دستور سنة ١٩٢٣م ـ . . وفي مداولات هذه اللجنة قال طه حسين كلاما يدعو إلى الالتزام في الدستور بكل الإسلام ، وإلى إلزام المشرع للقوانين بألا يخرج قانون من القوانين عن أحكام القرآن الكريسم . . ونص عباراته يقول : «إنه من المقطوع به أن الأغلبية لن تقبل أن تخرج ، عند وضع الدستور ، على ما أمر به الإسلام . . ولكن ، لا بد لنا من أن نحتاط ، فنقول : إنه ليس هناك أي مقتض يسمح لنا بأن نعدل عن نص القرآن . . أريد أن أقول : إنه إذا وجد نص ديني صريح . . فالحكمة والواجب يقتضيان ألا نعارض النص ، وأن نكون من الحكمة ومن الاحتياط بحيث لا نضر الناس في شعورهم ، ولا في ضائرهم ، ولا في دينهم . . وإذا احترمت الدولة الإسلام فلا بد أن تحترمه جملة وتفصيلا . . ولا يكون الإيان إيهانا ببعض الكتاب ، فلا بد أن تحترمه جملة وتفصيلا . . ولا يكون الإيان إيهانا ببعض الكتاب ،

هكذا قطع طه حسين بضرورة التزام كل القوانين بكل نصوص القرآن، ودعا إلى النص على ذلك في الدستور، احتياطا، ولا يكتفى بالاطمئنان إلى أن

<sup>(</sup>١٨) [ مستقبل الثقافة في مصر ] . جـ ١ ، ص ١٧ ، ١٦ .

<sup>(</sup>١٩) [ لجنة مشروع الدستور] \_ محضر لجنة الحريات والحقوق والواجبات العامة \_ الجلسة السابعة \_ ص ١٨، ١٢١. طبعة وزارة الإرشاد القومي \_ القاهرة \_ بدون تاريخ .

المشرع لن يخرج عن الإسلام، دين الأغلبية.. وهو هنا يضع الإسلام محورا للمقومات التي تصون وحدة الأمة وهو يتها، والتي ينص عليها الدستور.. وفي ذلك فكر مغاير، بل ومناقض لموقف «التنوير ـ الغربي ـ العلماني»، من علاقة الدين بالسياسية والدولة، ذلك الذي سبق له وتبناه..

وإذا كان هذا هو منحنى فكره فى علاقة الدين بالدولة والسياسة . . فإن ارتباطه بالمشروع القومى ، والوحدة العربية ، بعد قيام ثورة سنة ١٩٥٢م قد شهد العديد من الأدلة على منحنى فكرى جديد حول علاقة اللغة العربية بالوحدة العربية ، كمقوم من مقومات هذه الوحدة . . وإسهامات طه حسين الثقافية والفكرية فى هذا الميدان تستحق دراسة متخصصة وقائمة بذا تها . .

هكذا عدّل الدكتور طه حسين من بعض اجتهاداته، التي تبنت في المرحلة الأولى من انبهاره «بالتنوير - الغربي - العلماني » مقولات «تنويرية - غربية»: تشكك في المقدسات، بعد أن نزعت عنها قدسيتها. وتدعو إلى الالتحاق بالنموذج الحضاري الغربي، والاندماج فيه. وتفصل الدين عن السياسة والدولة ومقومات العمران البشري . فأقام بهذا التطور الجزئي في مقولات مشروعه الفكري البرهان على أنه إنها كان «مجتهدا»، أخطأ في هذا «الاجتهاد» أم أصاب . فلم يكن «عميلا حضاريا» . فحتى عندما مثلت مقولاته «التنويرية - الغربية - العلمانية» «جناية » على «الهوية الإسلامية» للأمة ، وعلى خصوصية ثقافتها ومشروعها النهضوي . . فإن «القصد الجنائي» لم يكن متوافرا عند الدكتور طه حسين!! . .

## الجبر والاختيار في تبنى النموذج الغربي:

وعند هذا الحد من الدراسة . . والناذج التي تبنت الخيار الغربي في التقدم والنهوض . . ومع الاعتراف ـ الذي ينصف من نختلف معهم ـ بأن هذا التبني إنها كان في أحيان كثيرة لونا من « الاجتهاد» في البحث عن سبل لإنهاض الأمة وتقدمها . .

عند هذا الحد من الدراسة ، يبرز السؤال عن دور الغرب ذاته فى الترويج لنموذجه الحضارى على النطاق العالمي ، وخاصة فى مجتمعات الأمم والحضارات التى قهرها باستعاره الحديث ، على امتداد نحو قرنين من الزمان!! . . وهل مارست حكوماته الاستعارية ومؤسساته الثقافية والفكرية والسياسية والدينية والخيرية ألوانا من الإكراه أو الإغراء فى ترويج نموذجه الحضارى؟ والعمل على إحلاله محل المواريث الحضارية للأمم التى خضعت لاستعاره؟ . . وذلك حتى تتحدد المسئوليات عن «التغريب» بدقة تخلو من غلو الإفراط والتفريط! . .

•إننا لا ننكر أن صورة الحياة الفكرية ، في العقود الأخيرة من حياة الدولة العثمانية ، قد مثلت عاملا من عوامل تبرير الانقلاب العلماني والتغريبي الحاد الذي مثله أتاتورك [ ١٢٩٨ ـ ١٣٥٧ هـ ، ١٨٨١ ـ ١٩٣٨م] ، والذي سلخ به تركيا عن تراثها ومحيطها وهويتها الإسلامية . . وسواء أدخلنا هذا العامل في « الأسباب» أو في «الذرائع» ، فإن إغفاله ليس من الموضوعية في شيء! . .

لكن، هل يستطيع منصف أن ينكر تاريخ الغرب في دفع الدولة العثمانية إلى هذا المصير. . مصير «الرجل المريض»؟! . . وحتى الأمراض الذاتية العثمانية، هل ينكر منصف أن الغرب قد «حرسها»، وحال دون البرء منها،

انتظارا للحظة «القتل» وتوزيع « الأسلاب»؟! . . لا أظن منصفا \_ حتى من الذين تقف مصادرهم عند الكتابات الغربية وحدها \_ ينكر دور الغرب فى دفع تركيا إلى هذا المنحدر التغريبي الذي مثله وأنجزه الكماليون! . .

ثم هـل يستطيع منصف ، الآن ، ألا يبصر العـلاقة بين مـؤغر « لوزان» [ ١٩٤٨ هـ ١٩٢٠ م] ـ الذى ضم الحلفاء الغربيين في الحرب الاستعارية العالمية الأولى واليونان وتركيا ، وما فـرض فيه على تركيا من شروط مكتوبة أو غير مكتوبة لقاء إلغاء معـاهدة « سيفـر» [ ١٩٣٨ هـ-١٩٢٠ م] ـ . . هل يستطيع منصف ألا يبصر العلاقة بين «تسـوية لوزان» وبين إلغاء أتـاتورك للخلافة [ ١٩٤٢ هـ- ١٩٤٤ م] والاندفاع في تبنى النمـوذج الغربي . . من الحرف اللاتيني . . إلى الأذان بالتركيـة . . إلى القبعة . . إلى قـوانين الأحوال الشخصية السويسرية . . حتى لقد كادت « الـوضعية ـ الغربية» و«التنوير ـ العلماني» أن يكونا الدين الجديد للدولة التركية ، بدلا من الإسلام؟! . .

هل يستطيع منصف إنكار دور الغرب في « فرض» هذا الخيار. . إن بالترغيب أو الترهيب؟! . .

• وهل نستطيع أن نغفل دلالة الكتابات الغربية المعاصرة، التي تخير العالم الإسلامي وأمته بين «قبول» النموذج الغربي في التقدم والنهضة والتحديث، وبين أن يوضع في موقع « العدو . . والخطر الأخضر» ، الذي توجه إليه آليات الصراع الغربي، تلك التي كانت موجهة إلى « الخطر الشيوعي ـ الأحمر» قبل سقوط المنظومة الماركسية وأحزابها ونظمها؟! . .

إن رئيس المجلس الوزارى الأوربى \_ أى ممثل الغرب الأوربى \_ « جيانى ديميكليس »، في سنة ١٩٩٠م، عندما يسأله مراسل « النيوزويك » الأمريكية:

\_ « ما مبررات بقاء حلف الأطلنطى \_ الناتو \_ بعد زوال المواجهة بين

الغرب الليبرالي والمعسكر الذي كان اشتراكيا » ؟ . . . يجيب :

- «صحيح أن المواجهة مع الشيوعية لم تعد قائمة . إلا أن ثمة مواجهة أخرى يمكن أن تحل محلها بين العالم الغربي والعالم الإسلامي »

\_ فلما عاد مراسل « النيوزيك» ليسأل : «وكيف يمكن تجنب تلك المواجهة المحتملة »؟

- لم يتردد رئيس المجلس الوزارى الأوربى فى أن يعلن أن الشرط هو تعميم النموذج الحضارى الغربى ، و قبول المسلمين له . . و إلا كانت «المواجهة فى منتهى الخطورة» مع العالم الإسلامى . . فيقول : «ينبغى أن تحل أوربا مشاكلها ، ليصبح النموذج الغربى أكثر جاذبية وقبولا من جانب الآخرين فى مختلف أنحاء العالم . و إذا فشلنا فى تعميم ذلك النموذج الغربى ، فإن العالم سيصبح مكانا فى منتهى الخطورة!! . . »(١).

هل يستطيع منصف إغفال دور هذا التهديد الرسمى ـ وأمثاله ـ في فرض النموذج الغربي ، على المسلمين ، وغيرهم من حضارات وأمم «الجنوب»؟ . .

والرئيس الأمريكي الأسبق « ريتشارد نيكسون» \_ في كتابه الأخير «الفرصة السانحة» Seize The Moment يتناول هذا المعنى في صراحة ووضوح . .

فهو يقسم تيارات الفكر في العالم الإسلامي إلى:

(أ) تيار التقدم \_ العلماني، المنحاز إلى الغرب \_ ونموذجه «تركيا فى انحيازها نحو الغرب والتحضر. . وسعيها إلى ربط المسلمين بالعالم المتحضر \_ (الغرب) \_ من الناحيتين السياسية والاقتصادية».

<sup>(</sup>۱) نقلا عن [ الأهرام] \_ مقال الأستاذ فهمي هويدي : « من يعادي من؟»، في ١٧ يوليو، سنة ١٧ م.

(ب) وتيار الرجعية «الديكتاتورية، صاحبة الأيديولوجية المتعصبة»، التي تحلم بوهم الوحدة القومية!!

(ج) والأصولية الإسلامية « التي تنظر إلى الماضي لتتخذ منه هداية للمستقبل . . والتي تريد استرجاع الحضارة الإسلامية السابقة . . وتطبيق الشريعة الإسلامية . . وتنادى بأن الإسلام دين ودولة . . »

وبعد هذا التقسيم والتوصيف لتيارات الفكر في العالم الإسلامي، يدعو «نيكسون» أمريكا والغرب إلى دعم التيار «العلماني» في مواجهته «لأيديولوجية الأصوليين وانغلاق الرجعيين». قائلا إن في هذا الدعم للعلمانيين «مصلحتهم ومصلحتنا»!!. ثم يقول بالحرف الواحد: «وسوف تلعب السياستان الأمريكية والغربية مع المسلمين دورا رئيسيا في تحديد الخيار الذي تختاره الشعوب المسلمة» (٢)!!.

فالحديث عن أن أمريكا والغرب سينهضان بالدور الرئيس فى «تحديد الخيار الذى تختاره الشعوب المسلمة»! . . فهاذا سيبقى، حالئذ، للشعوب المسلمة من حقيقة «الخيار والاختيار»؟! . .

• والمفكر الفرنسى « جاك بيرك» \_ وهو الذى يصنف بين أصدقاء العرب والمسلمين \_ نراه ، فى أحدث ماكتب عن حضارات البحر المتوسط ، يدعو العرب إلى «قبول» الانتهاء إلى حضارة البحر المتوسط، ففى هذا القبول إزالة للتناقض بينهم وبين «التفرنج» . . أى أن هذا الانتهاء للحضارة المتوسطية ، هو انتهاء «للتفرنج» ، أى التحاق وإلحاق بالنموذج الغربى . . وبذلك يشعرون \_ بهذا «القبول» \_ أن «التفرنج طبيعى» ، وليس مفروضا عليهم . .

<sup>(</sup>٢) [ الفرصة السانحة]. ص ٢٨، ١٤٠، ١٤١. ترجمة أحمد صدقى مراد. طبعة القاهرة ـ دار الهلال ـ سنة ١٩٩٢م.

فيقول نص عبارته: «فإذا قبل العرب الدعوة المتوسطية، يتخلصون تماما من تناقضهم مع «التفرنج»، ذلك أنه يصبح سمة «طبيعية»، لا مفروضة عليهم»!! (٣). . فتفرنج العرب قرار غربى . . وصديقهم يجتهد لإيجاد السبيل الذي يصبح فيه هذا «التفرنج طبيعيا»، عندما «يقبلونه»، وذلك بدلا من «فرضه عليهم»، الأمر الذي يشعرهم «بالتناقض معه» . .!! . .

• وفي إطار البحث عن مساحات «الجبر» و«الاختيار» المتاحة أمام «الإرادتين العربية والإسلامية» ، إزاء النموذج الغربي في التحديث والنهوض . . وعلى غرار ما أحدثت معاهدة لوزان سنة ١٩٢٣م في إسقاط الخلافة وإلغائها سنة ١٩٢٤م . . يحق للمرء أن يتساءل عن الجهود الجادة التي بذلتها الدولة المصرية في سبعينيات هذا القرن العشرين لتقنين الشريعة الإسلامية ، والنص في المادة الثانية من دستورها على أن مبادئ الشريعة الإسلامية هي المصدر الرئيسي للقوانين ، وهي جهود استغرقت من مؤسسات الفكر والتشريع نحوا من خمس سنوات . . وتجسدت في عديد من مشروعات القوانين . . يحق للمرء أن يتساءل عن سر طي صفحة هذا التوجه مشروعات القوانين . . يحق للمرء أن يتساءل عن سر طي صفحة هذا التوجه سنة ١٩٧٩م – وتقنين وتكريس الارتباط بالغرب علاقة بطي صفحة هذا التوجه التوجه لتقنين الشريعة وتطبيقها؟! . . ووضع مشروعات قوانينها في التوجه لتقنين الشريعة وتطبيقها؟! . . ووضع مشروعات قوانينها في

هل كان للقرار الغربي \_ مكتوبا أو غير مكتوب \_ دور في هذا التحول عن الخيار الإسلامي في التشريع والتقنين والتقدم والنهوض؟! . .

• والأمر الذي يجعل لهذه التساؤلات «مشروعية \_ خاصة»، وللإجابة عليها « أهمية كبرى» في تحديد دور الغرب \_ و «جبره» لنا على تبنى نموذجه

<sup>(</sup>٣)صحيفة [ الحياة] ، عدد ١ أغسطس، سنة ١٩٩٣م.

فى «التنوير ـ الغربى ـ العلمانى»، ذلك «الاعتراف» الذى سجله الدكتور طه حسين فى كتابه [ مستقبل الثقافة فى مصر] حول دور الغرب، المباشر ـ بل ومن خلال المعاهدات التى أبرمها مع مصر، كنموذج ـ فى إلزامنا بنموذجه الغربى فى نظم الحكم والحياة والتفكير والتطور والتحديث!!..

فبعد أن افتتح كتابه بالحديث عن علاقة تأليفه له بتوقيع مصر على معاهدة سنة ١٩٣٦م، وهي معاهدة الاستقلال المنقوص والمشروط، وعلى معاهدة سنة ١٩٣٨م الخاصة بالامتيازات الأجنبية في مصر معاهدتي «لندن» و «منترو» و رأيناه يعلن ، بعبارات صريحة ، أن تبنى النموذج الغربي هو التزام بالمعاهدات التي أبرمناها، إلى جانب أنه موقف الذين أبرموا هذه المعاهدات من أبناء أمتنا . فدور الغرب في «الإلزام» ودورنا في «الالتزام» حقيقتان يعترف بها الدكتور طه حسين عندما يقول : «لقد التزمنا أمام أوربا أن نذهب مذهبها في الحكم، ونسير سيرتها في الإدارة، ونسلك طريقها في التشريع . التزمنا هذا كله أمام أوربا . وهل كان إمضاء معاهدة الاستقلال ومعاهدة إلغاء الامتيازات إلا التزاما صريحا قاطعا أمام العالم المتحضر بأننا سيرة الأوربيين في الحكم والإدارة والتشريع؟

فلو أننا هممنا الآن أن نعود أدراجنا، وأن نحيى النظم العتيقة ، لما وجدنا إلى ذلك سبيلا، ولوجدنا أمامنا عِقَابًا لا تُجتاز ولا تُذلل ، عِقَابًا نقيمها نحن لأننا حراص على التقدم والرقى، وعِقَابًا تقيمها أوربا لأننا عاهدناها على أن نسايرها ونجاريها في طريق الحضارة الحديثة »(٤)!!..

فنحن أمام «اعتراف» واضح وحاسم وصريح، على أن هناك، فى المعاهدات التى أبرمها الغرب مع حكوماتنا « التزاما» بأن «نذهب مذهبها فى الحكم ـ والإدارة . . والتشريع . . وأننا عاهدنا أوربا على أن

<sup>(</sup>٤) [مستقبل الثقافة في مصر]. جدا، ص ٣٦، ٣٧.

نسايرها ونجاريها في طريق الحضارة الحديثة»!! . . فهل بعد ذلك شك في دور الغرب في «إملاء» نموذجه على أمم وشعوب البلاد التي نكبت باستعماره؟ . . وفي أن قبول هذا النموذج الغربي إنها كان من بين «شروط الاستقلال»؟! . .

وهل يستلفت هذا «الاعتراف» \_ مع غيره من الوقائع التي أشرنا إليها \_ نظر الذين يحسبون أن توجهم لاستلهام النموذج الغربي في «التنوير» و«التحديث» ليس مجرد «اختيار \_ ذاتي» اختاروه بحريتهم، وإنها الأمر الأخطر هو أمر « القطار» الذي وضعوا فيه؟! . .

وهل فى الكشف عن أن «التغريب» هو قرار غربى . . و إلزام غربى ـ يصل الآن إلى «حرب» تجاوزت مرحلة «التهديد» ـ . . هل فى الكشف عن هذه الحقيقة ما يستحق « التأمل» و «مراجعة المواقف» ، وخاصة من قبل القطاعات الكبرى من الذين يتخذون هذا التوجه عن «اجتهاد» ، وليس «لعمالة حضارية» تشدهم إلى الغرب الاستعمارى كعملاء؟! . .

إن «الحكمة: نور».. وفي الحديث الشريف: «إن الله يحيى القلوب بنور الحكمة» (ه).. و«الحكمة: ضالة المؤمن، أنّى وجدها فهو أحق الناس بها» (٦).. ولعل في هذه الحقائق من نور الحكمة ما يدعو الفرقاء المختلفين حول هذه القضية إلى الموقف الحق، والكلمة السواء!..

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام مالك في [ الموطأ ] . .

## وتنويرجيل"التلاميذ".. غربي ؟ .. أمعربي ؟!

رأينا النشأة الغربية المتميزة لمصطلح «التنوير»، وكيف كان فلسفة تصدت، في القرن الثامن عشر، للنصرانية ولاهوتها وكنيستها، عندما تجاوزت نطاق «خلاص الروح» وحدود « مملكة السهاء ». . فأجلى التنوير الدين عن الدولة وسائر ميادين العمران البشرى، واكتفى في مرجعية الدولة والاجتهاع والسياسة والاقتصاد ومناهج النظر الفلسفى والبحث العلمى، والاجتهاع والسياسة والاقتصاد ومناهج النظر الفلسفى والبحث العلمى، بل وفي القيم . . اكتفى في كل هذه الميادين بمرجعية «الواقع» و«عالم الشهادة» و«الملادة» كمصدر للمعرفة الحقة ، وجعل سبل المعرفة والإدراك المعتمدة «العقل» و«التجريب» وحدهما . . فنزع الحرمة والقداسة عن المقدسات الدينية في شئون العمران الاجتهاعي ، وأحل «آلمته» : «العقل» و«العلم» و«الفلسفة» : «العقل» و«الحينة في العمران على «العلمانية اللادينية» وتأسست الفلسفة وارتكز وميادين العمران على «الوضعية» ـ بمذاهبها المختلفة ـ . . وحبس الدين في المعابد ومدارس اللاهوت والعلاقات الفردية الخاصة بين من يؤمن والخالق الذي يؤمن به! . .

ثم رأينا هذا «التنوير - الغربى - العلمانى» ، عندما جاءنا فى ركاب الغزوة الاستعمارية الحديثة . . بل - بالأحرى - عندما ألزمنا هذا الاستعمار - باعتراف الدكتور طه حسين - بأن نسير سير أوربا فى «الحكم» و«الإدارة» و«التشريع» . . رأيناه ، عند جيل « رواده» ، يحاول تصوير إسلامنا : نصرانية

غربية . وخلافتنا الإسلامية : بابوية كهنوتية اغتصبت سلطان الله لتحكم فى الأرض بتفويض الساء . ليصلوا بدلك إلى تبرير استعارة « الحل الغربي» \_ «التنوير \_ العلماني» \_ طالما أن «المشكلة» مماثلة لتلك التي استدعت فى الغرب هذا اللون من «التنوير» . فدعا على عبد الرازق إلى «علمنة الإسلام» والعمران، وإلى الاقتصار فى السياسة والحكم على مرجعية العقل والتجريب . ودعا سلامة موسى إلى أن ننسلخ من الشرق والدين، بل وحتى من الفرعونية، لنكون «فرنجة» فى كل شيء، فى العقل . والفكر . والثقافة . والقيم . وطرائق العيش . والأزياء . باعتبار أن عقلنا إغريقي يوناني منذ نشأته . وما الشرق والعرب والإسلام إلا كارثة وجملة معترضة ، علينا أن نقتلع جذورها من كل ميادين الفكر والحياة ، بل وعلينا أن نخجل حتى من أية علاقة بها ، فجميعها لايعدو أن يكون «سخافة قبيحة ووقاحة شنيعة»!! . . ثم رأينا طه حسين يحذو أن يكون «سخافة قبيحة ووقاحة شنيعة»!! . . ثم رأينا طه حسين يحذو أن الثلاثينيات ، حذو سلامة موسى في العشرينيات ، بعد أن افتتح حياته الفكرية بنزع حلاسة عن القرآن الكريم ، واتخاذ الشك الديكارتي سبيلا لتشكيك المسلمين بعقائدهم التي جاءت في سور القرآن وآياته . .

رأينا ذلك، فيما تقدم من صفحات هذه الدراسة. ورأينا كيف تراوحت مذاهب هؤلاء «الرواد» بين «العمالة الحضارية»، التي تجرد أصحابها من «الانتماء» إلى « مقومات الأمة ومكوناتها »، فبدوا في صورة «اللقطاء الثقافيين»، الذين يحاولون عزل الوطن بل وعزل الأمة عن «تراثها» و«جذورها»، وأيضا عن «محيطها» عزلها عن لغتها وعقيدتها. وعن الجامعة العربية والشرقية والإسلامية، وذلك حتى تبدو الأمة، هي الأخرى، في صورة «اللقيط»، فيلتقطها الغرب، ويلحقها بنموذجه الحضاري إلحاق في صورة «اللقيط»، فيلتقطها الغرب، ويلحقها بنموذجه الحضاري إلحاق «اللقطاء» بملاجئ «الأيتام»!!.

رأينا كيف تراوحت مـذاهب «رواد التنويـر الغربي» بين هـذا المذهب\_

مذهب «العمالة الفكرية» \_ وبين مذهب «الاجتهاد» الذى أخطأ أصحابه طريق الحق والصواب. . فعاد منهم من انبهر بالنموذج الغربى، في مرحلة نضجه عن هذا الانبهار، مع تفاوت في درجات العودة إلى الذات، وتفاوت في الإفصاح عن هذا التغيير!! . .

والآن . . وبينها تقرع أسهاعنا صيحات « التنوير» الذى «يواجه» به «جيل التلامين» ـ تلامين هؤلاء « الرواد» ـ المشروع الإسلامي ، محاولين التصدى «بالتنوير ـ العلهاني» لمشروع إسلامية الدولة والمجتمع والثقافة والنهضة المنشودة . . نود أن نشير ، في إيجاز شديد ، إلى نهاذج من «تنوير جيل التلامين» ، لنتبين : أعربي تنويرهم هذا؟ ـ كها يزعم بعضهم أحيانا خوفا من الجهاهير المنتمية بالفطرة والوعي إلى العروبة والإسلام ـ . . أم أنه «تنوير ـ غربي ـ علهاني» ، كالذي استعاره « الرواد» من الأساتذة المتغربين؟! . .

### \* \* \*

ونحن نعلم أن الساحة الفكرية العلمانية في وطن العروبة وعالم الإسلام زاخرة بالمشروعات الفكرية التي انطلق أصحابا من فلسفة «التنوير ـ الغربي ـ العلماني»، ليبراليين كان أصحاب هذه المشروعات أم ماركسيين. . ونعلم أيضا أن الكثير من هذه المشروعات الفكرية تحتاج إلى دراسات خاصة تتوفر على تقييمها ونقدها بموضوعية وشمول . . لكن المقام هنا ـ من حيث مقتضيات الحيز والغاية ـ يدعونا إلى اختيار نهاذج شاهدة من «تنوير جيل التلاميذ» ، كما صنعنا مع «جيل الرواد والأساتذة» ، للبرهنة على طبيعة وهوية هذا «التنوير» الذي يقرعون به الأسماع . . وذلك تمهيدا لبيان الفوارق الجوهرية بين هذا «التنوير ـ الغربي ـ العلماني» وبين «التجديد الإسلامي» ، الذي لا بأس إن أطلق عليه البعض «التنوير الإسلامي» . . حتى نصل إلى

كشف مايقوم به «تلاميذ التنوير» من «تزوير» يضعون به «التجديد الإسلامي» وأعلامه في «سلة» ذلك «التنوير - الغربي - العلماني»، تعمية على الأمة، وتضليلا للقراء، وخيانة لأمانة القلم والكلمة، والميشاق الذي أخذه الله، سبحانه وتعالى، على أصحاب القلم والكلمة: أن «يبينوا» للناس، ولا يكتموا الحق، بالإخفاء أو التمويه! ﴿ وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه.. ﴾ (١)..

إن «تلامذة التنوير ـ العلماني»، بسبب من حدة المواجهة التي يخوضونها مع المشروع الإسلامي للنهضة والتغيير، لم يدعوا مجالا للشك في «الهوية ـ الغربية ـ التغريبية» لهذا التنوير الذي إليه يدعون . . ونحن سنحتكم، في إثبات هذه الحقيقة ـ وإن لم تكن في حاجة إلى إثبات ـ إلى نصوصهم هم، وذلك حتى نبدد وهم التزوير الذي يجاوله بعضهم، عندما يقول إن تنويرهم عربي . . لا غربي! . .

• إن التجديد الإسلام. وإن شئت فقيل «التنوير الإسلامي» الذي يستنير أهله بنور الإسلام. ونور القرآن. ونور الرسول، الله بنور الإسلام. ونور القرآن. ونور الرسول، الله بنور الإسلام. ونور العقل» سبيلا من سبل المعرفة، يستقل بإدراك أشياء، ولا يستطيع - كملكة من ملكات الإنسان المحدود الطاقات والنسبي الإدراك أن يستقل بإدراك كل الأشياء. ولذلك تتزامل وتتكامل معه سبل وهدايات أخرى - «التجربة» . و«النقل» الذي يأتي بخبر الغيب ونبأ الساء و«الوجدان» - . أي أن للتجديد الإسلامي منهاجا في سبل المعرفة يجعلها أربع هدايات . وليست فقط، كما هو حالها في «التنوير - الغربي»، أربع هدايات . وليست فقط، كما هو حالها في «التنوير - الغربي»،

وهذا التجديد الإسلامي يجعل للمعرفة مصدرين «كتاب الوحي المقروء»

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٨٧ .

و "كتاب الكون المنظور"، بها فيها من آيات الله في «السور المقروءة» وفي «الأنفس والآفاق». . بينها «التنوير الغربي» يقف بمصادر المعرفة عند عالم الشهادة، المادي، المحسوس، منكرا الاعتداد بعالم الغيب وأنبائه في الوحي كمصدر للمعارف والعلوم. .

ولذلك ، آخى ويؤاخى التجديد الإسلامى بين «العقل» و«النقل». بين «الحكمة» و«الشريعة». . بل لقد رفض المقابلة بين «العقل» و«النقل»، لأن المقابل «للعقل» هو « الجنون» وليس «النقل»!! . . ومن هنا كانت «الاستنارة بالإسلام» : تقرأ «النقل» بد «العقل» . . وتحكم «العقل» بد «النقل» . . وتوازن بين الهدايات الأربع ، كسبل للمعرفة ، وتجمع بين مصدرى المعرفة جميعا! . .

هذا هو مذهب «التنوير الإسلامي» في مصادر المعرفة وسبلها. . فهاذا يقول «تلامذة التنوير الغربي» في هذه القضية؟ . .

لقد عرفوا المشروع التنويرى للدكتور طه حسين ، فقالوا إنه : «تحقيق عصر أنوار عربى ، يكون العقل فيه سيد الأحكام ، فلا ينازعه ولا ينافسه أى خصم آخر مهما كان له في صدور الناس وأفئدتهم من إعزاز وإكرام»(٢)!! . .

فهم يعترفون بأن تنويرهم غربى، يجعل العقل سيد الأحكام. ويرون فيهم يعترفون بأن تنويرهم غربى، يجعل العقل سيد الأحكام. ويرون فيها عداه «خصوما» لا مكان لها معه، مها كان لها في صدور الناس من إعزاز و إكرام . . فنحن أمام تأليه العقل ، الذي عبدوه إبان الثورة الفرنسية ، عندما أحلوه محل الله والدين! . .

وهذا المذهب ، لجيل «التلاميذ»، في «التنوير الغربي»، هو الذي جعله

<sup>(</sup>٢) انظر: سمير أبو حمد: «مشكلة الليبرالية في الثقافة العربية المعاصرة». صحيفة [الحياة] - ١٣ ـ ٥ - ١٩٥٣ م - .

الدكتور مراد وهبه شعارا للتنوير الذي يريدون، فدعا إلى الانتقال من «الأسطورة» ــ الدين ـ إلى «العقل»، رافعا شعار التنويريين الغربيين: «لا سلطان على العقل إلا للعقل»!! . . أي لا سلطان لدين . . ولا وحى . . ولا نقل . . ولا وجدان . . فمطلوب من « التنويري» ، الذي يؤمن « بالعقل» أن يكفر بهاعداه!! . . أما إذا آمن بسلطان غير سلطان العقل فهو «مشرك» بالعقل . . أو مجنون!! . .

وذات الصراحة والوضوح نجدهما عند واحد آخر من رموز جيل «التلاميذ»، الذي يحسم القضية فيقول: «إن التجريب قرين العقل. والعقل نقيض النقل. . إن العقل والتجريب ـ لا النقل والاتباع ـ هما أساس المعرفة»(۳)!

فأساس المعرفة: العقل والتجريب. . وعلى «التنويريين » الكفر «بالنقل»، أى القرآن والسنة، والثقافة المستندة إليها، والتراث المؤسس عليها، والحضارة المصطبغة بصبغتها! . .

هكذا يخيرنا جيل «التلاميذ التنويريين» بين «التنوير ـ الغربي ـ العلماني» وبين الإسلام وتراثه وحضارته وثقافته!! . .

ونحن لا اعتراض لنا على «اختيارهم». . فلا إكراه في الدين . . ومن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر . لكن الاعتراض هو على «التزوير» ، الذي جعل قائل : «إن العقل نقيض النقل»، يتحدث عن «تنويره» هذا بأنه «تنويرى عربي»!! . .

ولست أدرى كيف يكون «تنويرهم» هذا «تنويرا عربيا»، بينها هم ولست أدرى كيف يكون «تنويرهم» هذا «تنويرا عربيا»، بينها هم يدعون إلى إسقاط « الهوية»، وهي «عربية \_ إسلامية» ؟! . . فعندما سئل

<sup>(</sup>٣) د . جابر عصفور: «عن التجريب والدولة المدنية» \_ صحيفة [ الحياة] \_ ١٣ \_ ٦ \_ ١٩٩٣ م \_ .

الكاتب نفسه عن «الهوية»، قال: «لا ينبغى أن ننشغل بسؤال الهوية.. فلا أحد يشغل نفسه بسؤال الهوية القومية» (٤).

والسؤال هو: هل يعنى إسقاطهم للهوية العربية الإسلامية «أن لا أحد يشغل نفسه بسؤال الهوية»؟! . . أم أن هذا السؤال، والإجابات عليه، هي محور اهتهامات الدنيا وصراعاتها في هذا العصر الذي نعيش فيه؟! . .

إن وضوح تعريفهم للتنوير الذي يريدون، لا يدع مجالا لأي شك في أنهم يريدون «التنوير - الغربي - العلماني»، الذي يؤله العقل وحده، مسقطا «أي مؤثر خارجي. . أو مرشد . . أو موجه» من خارج العقل على فكر «التنويرين» . . ففي تعريفهم للأعمال الفكرية التنويرية، يقولون: «إن الإنسان الذي توصف أعماله بأنها تنويرية هو ذلك الإنسان الذي يستخدم عقله دون مؤثر خارجي أو بغير مرشد أو موجه . . فيما يقوم به من عمل . . »(٥)!

تلك هي «الهوية الغربية» للتنوير الذي يبدعو إليه جيل «التلاميذ»، محتذين فيها حذو جيل «الرواد»! . .

• وإذا شئنا نهاذج تطبيقية لما صنعه هذا «التنوير ـ الغربي ـ العلماني» بالإسلام، في المشروعات الفكرية لجيل «التلاميذ» ، بعد أن قدمنا نهاذج من فكر جيل «الرواد» ، فإننا سنتخير معالم وإشارات ذات دلالة على ماذا صنع هذا التنوير الغربي العلماني بإسلامنا في أعمال هؤلاء «التلاميذ» . . ومراعاة للحيز والمقام سنقف عند نهاذج ثلاثة:

 <sup>(</sup>٤) د . جابر عصفور ـ حوار ـ صحيفة [ الحياة ] ـ ٥ ـ ٥ - ١٩٩٣م.

<sup>(</sup>٥) سامح كريم: « التنويريون العرب قديها وحديثا» \_ مجلة [ العربي]، عدد مارس، سنة ١٩٩٣ م.

# ١- تفريغ الإسلام من محتواه

للدكتور حسن حنفى مشروع فكرى كبير ومتميز. . صدر فيه حتى الآن عدد كبير من المجلدات . . ولقد حدثنا فى التقديم له عن أنه قد اختار إخراجه فى صورة مشروع ابن خلدون [ ٧٣٢ ـ ٨٠٨هـ ، ١٣٣٢ ـ ١٤٠٦م] : مقدمة ، توجز فلسفته ومقاصده . . وأجزاء تفصل هذه الفلسفة وتبسط هذه المقاصد . . وحرص أيضا على أن ينبهنا على الفارق بين مشروعه وبين مشروع ابن خلدون كان عن «الانهيار» الحضارى ، بينها مشروع الدكتور حسن هو «عن النهوض» (١) . .

ولما كان قد صاغ في مقدمته، التي طبعها بعنوان [ التراث والتجديد]، مذهبه . . ووضع فيها «المقدمات النظرية للمشروع كله» (٢) . . فستكون وقفتنا عند هذه المقدمة . . أي عند كتابه [ التراث والتجديد] . .

وإذا نحن شئنا إيجازا للمشروع الفكرى للدكتور حسن حنفى، من خلال كتابه هذا، الجامع «للمقدمات النظرية» لمشروعه كله. . فإننا نقول: إنه محاولة له «أَنْسَنَة» الدين، وتفريغه من محتواه، وذلك بإلغاء «ثوابته» و«مطلقاته» و«مقدساته» ، من «الله» إلى «النبوة» إلى «الرسالة» إلى «الوحى» إلى الغيب. . إلغاء كل ذلك . . بإعطائها مضامين ومفاهيم إنسانية . .

<sup>(</sup>١) [التراث والتجديد]، ص ٢١٦ . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٨٠م .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق. ص ٢١٦.

أرضية . . أى إلغاء الغيب كمصدر للمعرفة ، وقصرها على عالم الشهادة ، وقصر سبل هذه المعرفة على «العقل» و«التجريب» وحدهما . . أى إلغاء كل ما يجاوز الحس والمشاهدة ، وتأويل وتفسير كل ما له علاقة بالدين والغيب والألوهية والنبوة والرسالة والوحى على النحو الذى «يُؤَنْسِنُه» ويجعله إفرازا بشريا . .

فنحن، إذن، بإزاء استعارة لفلسفة « التنوير ـ الغربى ـ العلمانى» يريد الدكتور حسن أن يتعامل بها مع الإسلام، كما تعامل التنويريون الغربيون مع النصرانية الأوربية إبان النهضة الأوربية الحديثة . .

فكيف تعامل الدكتور حسن مع الإسلام بهذه الفلسفة التنويرية وبمنهاجها في التعامل مع الدين؟! . .

• يشبه الدكتور حسن حنفى « التراث» بـ «المخزون النفسى» . . وينتقد ملهسب الذين يكتفون به . . ومذهب الذين يكتفون بالجديد ـ الاكتفاء الذاتى للتراث . . والاكتفاء الذاتى للجديد ـ ويقدم مذهبه هو فى التعامل مع هذا « المخزون النفسى» ـ التراث ـ مذهب «التراث والتجديد» ، فإذا به تصفية لهذا المخزون ، وتبخير له ، وتخلص منه ، لا «برفضه» ـ كما يصنع أنصار «الاكتفاء الذاتى بالجديد» ـ ، وإنها بإعادة تفسيره التفسير الذى يجعله مساويا تماما لـ « جديد» أنصار «الاكتفاء الذاتى بالجديد» . .

فهو يلغيه ويصفيه، لكن باسمه، وبلغته، وتحت مظلته. وهذا منهاج أذكى \_ ولا نقول «أخبث» إ\_ في التعامل مع هذا «المخزون»! . . لأنه سبيل «غير مباشر» في التصفية والإلغاء . . أما الهدف والغاية فلا مساومة فيها . . «فمهمة التراث والتجديد هي التحرر من السلطة بكل أنواعها، سلطة الماضي، وسلطة الموروث، فلا سلطان إلا للعقل ، ولا

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق. ص ٢٨.

سلطة إلا لضرورة الواقع الذي نعيش فيه، وتحرير وجداننا المعاصر من الخوف والرهبة والطاعة للسلطة، سواء كانت الموروث أو سلطة المنقول»(٤)! . .

هنا تطالعنا « آلهة التنوير الغربى» ، التى جاء بها الدكتور حسن ليحلها محل « الموروث» \_ كل الموروث \_ «فلا سلطان إلا للعقل ، ولا سلطة إلا لضرورة الواقع الذى نعيش فيه»!! . . \_ «العقل» و «المادة» \_ ! . . والتحرر المطلوب هو محاعدا ذلك ، وخاصة « سلطة الموروث والمنقول»! . .

• وعلى درب التفسير والتأويل لهذا الموروث ـ بألوانه المختلفة ـ ذهب الدكتور حسن مذاهب إن أضحكت الجمهور وأبكته، فإنها ستذكر أهل العلم بمذاهب غلاة الباطنية القدماء، النين حولوا كل ظاهر إلى باطن، وكل واقع إلى خيال ومثال. . وبمذاهب التنويريين الغربيين الذين «أنسَنُوا» ـ بمذاهبهم الوضعية ـ كل الإلهيات! . .

ففى تفسيرات وتأويلات مذهب «التراث والتجديد»: يتحول «الدين» إلى «أيديولوجية» (٥). ويتحول «الإسلام» إلى «تحرر» (٦). بل ويتحول «الله» ـ تعالى الله عها يصفون ـ إلى : «الأرض ـ والخبر . والحرية . . والعدل . . والعتاد . . والعدة . . والقوة» . . «فالله ـ [ بنص عبارة «التراث والتجديد» ـ لفظة نعبر بها عن صرخات الألم وصيحات الفرح ، أى أنه تعبير أدبى أكثر منه وصفا لواقع ، وتعبير إنشائى أكثر منه وصفا خبريا» (٧)!! . .

ولذلك، فإنه ضمن مهام «التجديد اللغوى المطلوب يجب التخلى عن ألفاظ ومصطلحات كثيرة، من مثل: «الله» و«الرسول» و«الدين» و«الجنة» و«النار» و«الشواب» و«العقاب». . إلخة» . يجب التخلي عن هذه

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق. ص ٥٥. (٥) المرجع السابق. ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق. ص ١٣٢. (٧) المرجع السابق. ص ١٢٨، ١٣٠.

الألفاظ « في علم أصول الدين، لأنها قطعيمة. . ولأنها تجاوز الحس والمشاهدة. . ولأنها تشير إلى مقولات غير إنسانية » (^)!! . .

فكل ما يجاوز «الحس والمشاهدة»، وكل ما لا «يتأنسن»، يجب تأويله وتحويله . . بل والتخلي عنه و إلغاؤه!! . .

• وبها أن حضارتنا وتراثنا ومنهجيتنا كانت تولِّ وجهها شطر الله والسهاء، فإن عليها في مذهب «التراث والتجديد» أن تدير ظهرها لله والسهاء، وتتمركز حول الإنسان . . وفي ذلك يقول الدكتور حسن : «وما زلنا نحن ، في واقعنا المعاصر، يتمركز فكرنا القومي على الله، ولم نطور المكتسبات الإنسانية في تراثنا القديم، بالرغم مما نحن فيه من مآسى الإنسان، التي كان يمكن أن تجعله محورا أساسيا في فكرنا القومي . » (٩).

أما كيف نحقق مذهب «التراث والتجديد»، في تركيز الفكر حول «الإنسان» بدلا من «الله»، فبوضع «الإنسان الكامل» موضع «الله»، وتحويل أسهاء الله وصفاته إلى الإنسان. . «فالانتقال من «الله» إلى «الإنسان الكامل» يعبر عن مضمون «الله»، فكل صفات الله : العلم ، والقدرة، والحياة، والسمع، والبصر، والكلام، والإرادة، كلها صفات الإنسان الكامل. وكل أسهاء الله الحسنى تعنى آمال الإنسان وغاياته التي يصبو إليها. «فالإنسان الكامل» أكثر تعبيرا من لفظ «الله». . »(١٠).

ففى مذهب «التراث والتجديد»، لن نخسر شيئا إذا نحن ألغينا «الله» ووضعنا مكانه «الإنسان الكامل»، لأن الأسهاء والصفات، التي وصف الدين بها الله، ماهى إلا «صفات الإنسان الكامل. . وآماله وغاياته التي

<sup>(</sup>٨) المرجع السابق. ص ١٢٤، ١٣٧، ١٣٩، ١٤٤، ١٤٥.

<sup>(</sup>٩) المرجع السابق . ص ١٨٥ .

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق. ص ١٤١، ١٤٢، ١٤٦، ١٥٣، ١٥٥.

يصبو إليها»! . . فهذا « الانتقال» و «الإلغاء» و «الإحلال والتبديل» ، إن هو إلا «التصحيح» الذي يكتشفه لنا «التنوير ـ الغربي» ، في صورته التي جاء بها الدكتور حسن حنفي! . .

ولذلك، فإن « التراث والتجديد» \_ كعملية معرفية \_ ومنهجية في التعامل مع الموروث «لا تتحدث عن الأشياء في ذاتها، مثل « الله». . بل إن التراث والتجديد يتعامل مع العالم الإنساني وحده (١١). . وهو دعوة إلى الانتقال من العقل إلى الطبيعة، ومن الروح إلى المادة، ومن الله إلى العالم، ومن النفس إلى البدن، ومن وحدة العقيدة إلى وحدة السلوك . . »(١٢).

فيا وراء المادة والإنسان: وهمم . . والمطلوب في ممذهب «التراث والتجديد» معو التحول عن هذا «الوهم» إلى حقيقة العالم والإنسان وحدها! . .

وإذا كان «الله» \_ في مذهب حسن حنفي \_ «لفظة . . وتعبيرا أدبيا أكثر منه وصف لواقع . . وتعبيرا أدبيا أكثر منه وصف لحبريا» ، فإن «الواقع» و«الخبر» هو « الإنسان» . . وما «الله» إلا وعي الإنسان بذاته «مدفوعا خارج العالم بعيدا عن الإنسان، منفصلا عنه . . وما صفاته وأسماؤه إلا آمال الإنسان وغاياته التي يصبو إليها . . فالحقيقة هي الإنسان، والواقع الذي يعيش فيه . . فقط لا غيرا . .

• وكما اقترح مـذهـب «التراث والتجديـد» التحـول مـن «الله» إلى «الإنسان»، بإحلال «الإنسان الكامـل» محل «الله». . كذلك يقترح بناء جديدا للعلوم . . فعلـوم العقيدة التي تتحدث عن «الله» و«الإنسان» مطلوب إعـادة بنائها لتكـون ثنائيتها «العالم» و«الإنسان»، بـدلا من «الله» و«الإنسان». . «فكـل مسائل علـم الكلام التي ظهـر فيها الله كطـرف

<sup>(</sup>١١) المرجع السابق. ص ٧٠ . (١٢) المرجع السابق. ص ٦١.

للإنسان، مثل الجبر والاختيار، والحسن والقبح، والوعد والوعيد، فهي مسائل موضوعة وضعا خاطئا ، لأن الله ليس طرفا في فعل الإنسان ، بل العالم، والحسن والقبح يحددان علاقة الذات بالموضوع وليس علاقة الموضوع بالله ، والوعد والوعيد يحددان آثار الفعل في هذا العالم، وليست آثاره المترتبة عليه في عالم آخر(١٣). . إن طريقة العرض القديمة \_ في الموضوعات الكلامية \_ تجعل الله طرفا في كل مشكلة، ويكون مع الإنسان: الله المشخص، المريد، الفاعل، العاقل، القادر. . إلخ . . ولكن التوحيد ذاته موضوع مستقل بذاته. فالتوحيد يعنى: وحدة البشرية، ووحدة التاريخ، ووحدة الحقيقة، ووحدة الإنسان، ووحدة الجماعة، ووحدة الأسرة. . فالمهم هو إيجاد الدلالة المعاصرة للموضوع القديم، وتخليصه من شوائبه اللاهوتية والتاريخية والنظرية، وإعادة وضع المشكلة الوضع الصحيح، وهو الوضع الإنساني والاجتماعي. وتكون مهمتنا، مثلا، في إعادة بناء التوحيد التقليدي هي التركيز على التوحيد كعملية توحيدية، وعلى الحرية كعملية تحرر، وعلى العقل كعملية تنوير، وعلى العمل كعملية تحقيق وتغيير شامل، وعلى الشورى لتغيير النظم التسلطية، وعلى الطبيعة من أجل إدخال بعدها في الشعور المعاصر، وعدم الاستنكاف منها بناء على عواطف التطهر والتطهير. . » (١٤) .

فالمطلوب: علم توحيد، بلا « إلّه» وبلا «عقيدة» \_ وتلك دلالة اختيار الدكتور حسن لمشروعه عنوانا هو «من العقيدة إلى الثورة». . فالغاية : علم توحيد أرضى إنساني، لا علاقة له بالله أو الدين أو السماء!! . . وليس ذلك بالغريب في مذهب «التراث والتجديد» . . فإذا كان «الله» مجرد تعبير أدبى وإنشائي . . « فليس للعقائد صدق داخلي » (١٥)! . . «ولا يوجد دين في ذاته » (١٦)! . . «والوحي ليس دينا، بل هو البناء المثالي للعالم»! (١٧).

<sup>(</sup>١٤) المرجع السابق. ص ١٧٦، ١٧٧.

<sup>(</sup>١٦) المرجع السابق، ص ٢٢٠

<sup>(</sup>١٣) المرجع السابق. ص ١٧٥.

<sup>(</sup>١٥) المرجع السابق. ص٦٦.

<sup>(</sup>١٧) المرجع السابق. ص ١١٤.

ولا يحول دون ذلك أن «التراث قد نشأ من مركز واحد، وهو القرآن والسنة. فهذان المصدران لا تقديس لها، أو للتراث، بل هو مجرد وصف لواقع »(۱۸)! . . «والتراث قضية وطنية لا دينية»! (۱۹) . . «ومادة التراث نسقطها كلها من الحساب، ونستبدل بها مادة أخرى جديدة من واقعنا المعاصر»(۲۰)! . .

فالغاية، في مذهب «التراث والتجديد»، هي تحويل «العلوم الإلهية» بعد إلغاء «الله»، وإحلال «الإنسان الكامل» محله . . . هي تحويل «العلوم الإلهية» و«الوحي الإلهي» إلى «علوم إنسانية محكمة»، وذلك تمهيدا لتحويلها إلى «أيديولوجية» أي فكرية وضعية لا علاقة لها بالدين والوحي والله والسماء . . وبنص عبارة الدكتور حسن، فإن « التراث والتجديد هو تحويل العلوم العقلية القديمة إلى علوم إنسانية، وأن يصبح الكلام والفلسفة والتصوف والأصول، كل منها علما إنسانيا، . . وإذا كان التراث قد أعطانا علوما عقلية، عبر فيها عن آخر ما وصلت إليه قدراته من تعقيل للنص، وتنظير للوحي، وإذا كان التجديد باستطاعته تحويل هذه العلوم التقليدية إلى علوم إنسانية، فإن العصر الحاضر يود القيام بمخطوة أكثر تقدما، وهي تحويل العلوم الإنسانية، وريشة العلوم التقليدية، إلى أيديولوجية، وتلك هي الغاية القصوي من «التراث والتجديد» . . التراث والتجديد، في النهاية، إن هو إلا تحويل للوحي من علوم حضارية إلى أيديولوجية، أو ببساطة: تحويل الوحي إلى أيديولوجية (٢٢). . تحويل الوحي ذاته إلى علم إنساني . . »(٣٣)!!

<sup>(</sup>١٨) المرجع السابق. ص١٧٧. (١٩) المرجع السابق. ص٢١.

<sup>(</sup>٢١) المرجع السابق. ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢٣) المرجع السابق. ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢٠) المرجع السابق. ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٢٢) المرجع السابق. ص ٢٠٣.

وهذه المهمة ، التي يتصدى لها الدكتور حسن ، بمذهب «التراث والتجديد» ، لم يتطلع إليها ، في الواقع الإسلامي ، أحد من قبل . . «فالحركات التجديدية المعاصرة . . حاولت إعادة بناء العلوم التقليدية ، في صورة جزئية ، لأنها كانت دعوات «إصلاحية» أكثر منها دعوة للبحث الخالص . . لقد تناولت بعض أجزاء هذه العلوم ، دون أن تتناولها في جملتها . . مشل محاولة إعادة بناء علم أصول الدين في [ رسالة التوحيد] \_ المشيخ محمد عبده \_ ومحاولة إعادة بناء الفكر الفلسفي في [ الرد على الدهريين] \_ للأفغاني \_ . . . . » (٢٤) .

أما مشروع الدكتور حسن ، فلأنه «ثورى» ، لا يقف عند حدود «الإصلاح» ، فإنه هو الذي سيغير «طبيعة» هذه العلوم تغييرا جذريا. . سينتقل بها من إطار «العلوم الإلهية» إلى إطار «العلوم الإنسانية» وذلك تمهيدا لتحويلها إلى «أيديولوجية ـ وضعية» لا علاقة لها بالألوهية أو الدين!! . .

وعندما يتحقق مشروع الدكتور حسن حنفى. . فإننا سنتقل إلى أيديولوجية جديدة ، تجعلنا لا نخاف \_ كما يقول صاحب «التراث والتجديد» \_ من العلمانية . . «فالعلمانية هى : رجوع إلى المضمون دون الشكل ، وإلى الجوهر دون العرض ، وإلى الصدق دون النفاق ، وإلى وحدة الإنسان دون ازدواجيته ، وإلى الإنسان دون غيره . فالعلمانية إذن هيى أساس الوحي ، فالوحى علماني في جوهره ، والدينية طارئة عليه من صنع التاريخ ، تظهر في المختمعات وتوقفها عن التطور . » (٢٥)!!

فلا خشية من العلمانية، لأنها إلغاء «للدينية» وعودة «للوحى العلماني»!! . . و «الوحى في «التراث والتجديد» ليس دينا، بل هو البناء المثالي للعالم» (٢٦)! . . فالعلمانية، إذن، ستعود بنا عن هذا «البناء المثالي

<sup>(</sup>٢٤) المرجع السابق. ص ١٧٥. (٢٥) المرجع السابق. ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢٦) المرجع السابق. ص ١١٤.

للعالم، الذي لا علاقة له بالدين، كما جاء به الوحى، ولا بالوحى كما يفهمه المتدينون بالأديان!!..

بل ولن يكون هناك يومئذ \_ يوم تتحول العلوم الإلهية إلى أيديولوجية وضعية إنسانية \_ لن يكون هناك خوف حتى من « الإلحاد» ، وليس فقط «العلمانية» . «فالإلحاد \_ في مشروع الدكتور حسن \_ هو: التجديد . ، هو التحول من القول إلى العمل ، ومن النظر إلى السلوك ، ومن الفكر إلى الواقع . . إنه وعبى بالحاضر . . ودرء للأخطار . . بل هو المعنى الأصلى للإيمان . . »(٢٧)!! . .

فبالتراث والتجديد، لن يكون هناك خوف من العلمانية. . ولا من الإلحاد، فهما «الوحم» و«الإيمان» في عرف صاحب هذا المشروع، الذي لا أظن أحدا من غلاة التنويريين الغربيين قد قال أكثر من هذا الذي قال، في «مقدمته» الصغيرة ، لمشروعه الفكري الكبير، الذي تغيا به «نهوضنا» الجديد المنشود . . لقد بلغ الرجل قمة المصارحة والتحديد في تلخيص مذهبه في «التجديد» عندما قال: « إن الإلحاد هو التجديد . . وهو المعنى الأصلى للإيمان» [؟؟؟!!!] . . .

## \* \* \*

بقى أن أقول \_ للتاريخ \_ إننا عندما صدر كتاب الدكتور حسن حنفى [التراث والتجديد] سنة ١٩٨٠م . . اجتمعنا \_ مجموعة من المفكرين \_ به فى جلسة نقدية لهذا الكتاب \_ بمنزل الصديق الأستاذ المستشار طارق البشرى \_ . . ولقد توليت أنا عرض هذه الملاحظات النقدية على الكتاب . . ولم يشأ الدكتور حسن ، يومها ، أن يجيب على تساؤلات الحضور . إلا بابتسامة ، قال لى معها :

- هوّ انت كشفت الموضوع؟! . .

فلما استأذنته أن أكتب عن الكتاب، رجاني ألا أفعل، وقال:

<sup>(</sup>٢٧) المرجع السابق. ص ٦٧.

\_ لقد طبعته بحروف صغيرة حتى لا يستطيع « المشايخ » قراءته!! . .

وتوالى منذ ذلك التاريخ صدور أجزاء «المشروع التنويرى»، الذى عرضنا لمقاصده، ولآلياته، في هذه الصفحات!.. مشروع «تصفية المخزون النفسى ـ التراث ـ كل الموروث ـ » باسمه.. وتحت مظلته.. وبذات اللغة المستخدمة فيه، وذلك بتجريده من محتواه، مع الاحتفاظ بالقوالب، التى يُصَبّ فيها أى شيء سواه!..

### \* \* \*

ومع هذا «العبث \_ التنويرى»، الذى تجاوز به الدكتور حسن حنفى حدود «المعقول . . والمقبول»، فإن للدكتور حسن ميزة على «التنويرين \_ المتغربين» . . فهو داعية لاستقلالنا الحضارى، ومناضل ضد التغريب والإلحاق الحضارى والتبعية . . ولذلك، فنحن نسأله \_ من موقع الود والأمل :

إذا كنت \_ بمشروعك في «التراث والتجديد» \_ تجرد الإسلام من محتواه المديني والإلَّى . . أي من الثوابت والمطلقات . . ألا يُسَهِّل هذا على «التغريب» مهمة «الاجتياح» لهذا الحصن الذي حفظ و يحفظ لنا وعلينا الاستقلال ، وضمن و يضمن لنا الاستعصاء على التبعية والذوبان؟! . .

إنك إذا حَوَّلت إسلامنا إلى «علمانية . . وإلحاد» ، فما الذى يبقى مميزا لعقيدتنا عن الأيديولوجية الغربية « المادية . . الإلحادية . . العلمانية » ?! . . وما المبرر للدعوة إلى التمايز الحضارى عن النموذج الحضارى الغربي ؟!

إن مشروعك في «التراث والتجديد» إنها يفتح ، عمليا وواقعيا ، الثغرات للاجتياح التغريبي . . فكيف يتسق مع مقاومتك المعلنة للتبعية والتغريب والإلحاق؟! . .

فهل هناك أمل في «مراجعة شجاعة» تعيد الموقف الفكري إلى الإتساق؟!..

# ٢- مركسة الإسلام

لم تنحسر مخاطر «مركسة» الإسلام بالسقوط المدوى للمنظومة الماركسية، وأحزابها ونظمها وحكوماتها، في بداية عقد التسعينيات من هذا القرن العشرين . . فكثيرون من الماركسيين يكابرون فينزعمون أن الذى سقط هو «التطبيق السوفيتى» للماركسية ، وليست الماركسية هي التي سقطت، وبخاصة منهجها المادى الجدلى، في تفسير الوجود، والمادى والتاريخي، في تفسير التاريخ! . . مع أن سقوط «التطبيق السوفيتى» إنها حدث لفرط تطبيقه للمادية الجدلية والتاريخية في كل ميادين الحياة، الأمر الذي نقل مصادمة هذه المادية لفطرة الإنسان إلى كل ميادين الحياة، فكان الخواء، والقنوط من الغد، وموت الإبداع الفردى، «والتقولب» المميت، بعد «تصلب » شرايين الروح وموت الإبداع المجتمعات! . . فالسقوط كان للماركسية قبل أن يكون «للتطبيق السوفيتي»! . .

ثم إن الكثير من الماركسيين، بعد سقوط مشروعهم «السياسي» و«الاقتصادي»، قد انسحبوا، بتكوينهم المادى المعادى للدين. وهم في حالة استنفار بل وسعار ضد الإسلام، بسبب تعاظم الصحوة الإسلامية المعاصرة . انسحبوا، بعد سقوط مظلتهم «الشمولية»، فاتخذوا مواقعهم تحت مظلة « الليبرالية»، التي كانوا يكيلون لها الاتهامات!! . وذلك للجامع الذي يجمعهم الآن والغرب الليبرالي حامع العداء للإسلام والحديث عنه «كالخطر الأخضر» الذي حل محل «الخطر الأحمر»، والعدو

الجديد بعد سقوط «إمبراطورية الشر الشيوعية»! . .

ولقد تلقف الغرب الليبرالى، والحكومات التابعة له هذه الفلول الماركسية. فهى قد غدت «مؤتمنة» بعد سقوط مشروعها، كحال «الطواشى والخصيان» فى «الحريم»!!.. ولم يبق من مشروعها القديم إلا الفكر المادى، الذى يمكن توظيفه ضد الإسلام ومشروعه فى النهضة والتغيير . وهكذا «وظف» الماركسيون، و«وظفت» ماركسيتهم وماديتهم، ودربتهم فى الجدل، وعمق عدائهم للدين. وظف ويوظف كل ذلك فى المواجهة التى صعدها ويصعدها الغرب الليبرالى والحكومات التابعة ضد الإسلام واليقظة الإسلامية المعاصرة! . .

فلم تسقط ولم تنحسر مخاطر «مركسة الإسلام» مع ما حدث للمنظومة الماركسية دوليا، من سقوط! . .

والناظر، في الواقع العربي، إلى «المشروعات» المادية «لمركسة الإسلام»، يستطيع أن يرصد العديد من هذه « المشروعات»، على تفاوت في حجمها وفي «فجاجتها» عندما حاولت، بقسر غير مألوف في الأنساق الفكرية، أن تصب «الدين» في قبوالب «الإلحاد»، وتدفن «الروح» في قبر «المادة»!!.. فهناك من هذه المشروعات:

- مشروع الدكتور الطيب تزيني . . عن التراث . . ومحاولة اختزاله في «الثورة» . .
  - ومشروع حسين مروة . . عن النزعة المادية في الفلسفة الإسلامية . .
- ومشروع الدكتور محمود إسهاعيل، لاختزال الإسلام في البعد الاجتهاعي الثوري \_ سوسيولوجيا الإسلام \_ . .

ونحن نعتقد أن كل مشروع من هذه المشروعات يحتاج إلى دراسة . . أو إلى باب كبير في دراسة تشملها وتغطيها . . ولذلك مقام غير هذا المقام المحدود

الذى نحن فيه . . والذى يناسبه «مثل» نضربه على هذا المنهاج الذى يحاول أصحابه «مركسة الإسلام» . .

ولذلك، فإن المثل الذي سنختاره لمن يكون واحدا من هذه المشروعات الماكبرى، وإن جمع كل خصائصها، ولن يكون من المشروعات الماركسية المشهورة في دوائر الفكر والثقافة والإعلام، لنقيم الدليل على أن خطر هذا المنهاج على الإسلام ليس وقفا على النهاذج المشهورة في عالم الثقافة والإعلام. تفكثيرة هي المشروعات التي تعمل على «مركسة الإسلام» في المدرجات الجامعية، «تفرض» هذا المنهج على أبنائنا وبناتنا فرضا، ولا تترك لهم حرية الاختيار - كها هو الحال مع المشروعات المعروضة في عالم الثقافة والإعلام -!! د. بل و «تفرضه» في التوقيت والسن العمرية التي لا يستطيع فيها الطلاب «المقاومة» ، لم «طراوة» العود الفكرى، و «رخاوة» البديل الثقافي، وضعف «المناعة» في محيط تسيطر العلمانية على مؤسساته الثقافية، ويساق فيه المشروع الإسلامي إلى «قفص الاتهام»!! . . وتخلو فيه أغلب الجامعات من التدريس الجاد للثقافة الإسلامية!! . .

في هذه الدوائر . . وهذا المناخ . . وتلك الملابسات ، «تُفْرض» في الجامعات ، و«تُقَرّر» على أبنائنا وبناتنا «مشروعات» كثيرة «لمركسة الإسلام» . . ومنها سنختار النموذج الذي نضرب به المثل . . وهو نموذج ربها لم يسمع به أحد في دوائر الثقافة والإعلام . . بل ولم أسمع به أنا قبل قراءة الكتاب الذي جسد هذا «المشروع»! . .

\* \* \*

وعنوان هذا الكتاب هو [ القرآن وعلومه في مصر] \_ في المدة من سنة ٢٠هـ حتى سنة ٢٥٨م (١) \_ . . وهو \_ في الأصل \_ رسالة دكتوراه من كلية

<sup>(</sup>١) للأستاذ الدكتور عبد الله خورشيد البرى. وطبعة دار المعارف ـ القاهرة ـ سنة ١٩٧٠م.

الآداب، جامعة القاهرة، قسم اللغة العربية مدرسة الدكتور طه حسين الفكرية!! . . وهذه الرسالة أعدت وأجيزت في الستينيات، وقدمها كتابا مطبوعا أستاذ جليل، بعثى الأيديولوجية (٢)، وصديق حميم للأستاذ ميشيل عفلق . .

وفى هذا الكتاب \_ الذى تقرب صفحاته من الخمسائة \_ يعرض المؤلف «للمدرسة المصرية» فى قراءة القرآن وتفسيره . . أما منهاج مركسة الإسلام \_ وهو الذى يهمنا أن نشير إلى معالمه ونهاذجه هنا ـ فمكانه البابان الأول والثانى من الكتاب . .

وأنا لن أقف عند تركيز المؤلف الأضواء على الإسرائيليات التي تشكك في النص القرآني، وهي روايات آحاد، معلولة أو شاذة بمعايير الرواية والدراية سندا ومتنا . . في الوقت الذي يشكك فيها ينقضها، بحجة أنها روايات آحاد!! . .

ولن أقف عند خلو الكتاب وهو عن القرآن من «الصلاة» ، ولو مرة واحدة ، على النبى ، الذى جاء بهذا القرآن ، على النبى ، الذى جاء بهذا القرآن ، الحديث ! . . فتلك أمور سنها الزنادقة قديها وجمهور المستشرقين في العصر الحديث ! . .

ولكنى سأقف فقط عند نموذج المؤلف في «مركسة الإسلام»، قرآنا. . ودعوة . . ودولة . . وتجربة صنعها الرسول، ﷺ ، وصحابته لإقامة الدين في واقع الحياة . .

• إن الماركسية \_ وهـى التى «ألهت» المادة . . وأنكرت الألـوهية والنبـوة والرسالـة والوحى والديـن . . وكل ماوراء المادة . . حتى جعلـت كل الفكر انعكاسا للهادة وثمرة لنشاطها! \_ إن هذه الماركسية ، في هذا الكتـاب، قد اختزلت الإسلام في «الثورة» . . فهـو «مجرد ثورة» ، على سبيل الحصر، ولا أثر

<sup>(</sup>٢) هو المرحوم الأستاذ الدكتور عبد العزيز الأهواني .

فيه للدين!! . . وبالحرف الواحد يقول هذا الكتاب \_ [ وهو عن القرآن وعلومه!!] \_ : « إن الدين الجديد ليس سوى ثورة شاملة تتناول بالتغيير والتطوير كل شئون الحياة . . » . . ودخول الناس في الإسلام ، وإيانهم به ، لا يعدو أن يكون «الانضام إلى الثورة»(٣)! . .

• والقرآن الكريم، لا أثر في هذا الكتاب على أنه وحى إلمَى، والمعجزة المصدقة لرسول الإسلام، على أنه ي التي تحدى بها قومه والعالمين. لا أشر لشيء من ذلك . . إنه فقط «كتاب الثورة» . . وبنص المؤلف « فإن القرآن هو كتاب هذه الثورة المعبر عنها . . (3) إنه كتاب الثورة الإسلامية الكبرى (٥) . . والمصدر النظرى الأول (٢) . . وكتاب العربية الأقدس (٧) . . ومصدر المعرفة بنظرية الثورة . . »(٨)!!

• ونبى الإسلام ورسوله \_ الذى لم يصلّ عليه المؤلف فى كتابه مرة واحدة!! \_ لم يحدث أن أشار إليه بها يقرنه بصدق النبوة والرسالة والوحى . . بل قدمه مجرد مصلح اجتهاعى . . فعمله \_ بنص الكتاب \_ « لم يكن سوى إعادة بناء شخصية الفرد العربى ، وإعادة تخطيط المجتمع العربى . . » (٩)!! . . هكذا على سبيل الحصر . . و « اليقين » المادى الماركسى!! . .

• وإذا كان الإسلام «مجرد ثورة». والقرآن «كتاب نظرية الثورة» . . والرسول هو القائم على «إعادة بناء الشخصية العربية ، وإعادة تخطيط المجتمع العربي» . . فإن التدين بالإسلام لم يكن يعنى سوى «الانضام إلى الثورة . . » . . والصحابي «مصعب بن عمير» عندما دخل في الإسلام ، فإنه قد «تخلي عن الأرستقراطية ، وانضم إلى الثوار، يقاسمهم قسوة النضال ،

<sup>(</sup>٣) [ القرآن وعلومه في مصر ] ، ص ١٠٩ . (٤) المرجع السابق. ص ١٠٩ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق. ص ٥ . (٦) المرجع السابق. ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق. ص ٦. (٨) المرجع السابق. ص ١١٦، ١١٧.

<sup>(</sup>٩) المرجع السابق. ص ١١٣.

ويدعو إلى الإسلام، ويقرئ الرفاق الجدد القرآن، ثم ضحى بحياته بعد أن ضحى بطبقته في سبيل الثورة»(١٠)!!..

وكذلك الصحابة، الذين آمنوا بالإسلام، وتفقهوا في القرآن، ومثلوا شريحة «القراء» ـ علماء تلك الفترة الأولى من حياة الدعوة ـ . . هؤلاء كانوا، عند المؤلف : «القراء المستنيرين الذين بادروا بالانضام إلى الثورة، متخلين في بعض الحالات عن طبقتهم، يعيدون إلى الذهن ما يلحظ في الثورات الكبرى من ظاهرة تخلى بعض المثقفين عن طبقاتهم، فالمثقف الحقيقي يكون عادة شخصا تقدميا . . »(١١)!! . . فهم مجرد «مثقفين . . ثموريين . . تقدميين» . . ولا أثر للدين أو التدين في هذا الموضوع!! . .

وكذلك الحال مع الصحابة في عهد عمر بن الخطاب، فهم «رفاق الثورة» . . . وعمل عمر هو «تعليم الناس نظرية الثورة . . » . . كما أن الفقهاء هم «العلماء بنظرية الثورة . . » . . والقراء للقرآن هم «طليعة فكرية للثورة . . » كما يشكلون فئة المثقفين الثوريين . . وهم على خبرة كافية بنظرية الثورة . . » كما يمثلون «الأوساط اليسارية» . . و«اليسار الثورى» (۱۲) ، في ذلك يمثلون «الأوساط اليسارية» . . و«اليسار الثورى» (۱۲) ، في ذلك المجتمع!! . . أما عثمان بن عفان ، فهو « ثائر قديم ، تخلى عن طبقته الأرستقراطية وانضم إلى الثورة في وقت مبكر، ووضع ثروته في خدمة الثورة » (۱۳)!! . . بينها كان عمرو بن العاص «قائد الرجعيين . . »(۱۵)!! . .

• ومادام الأمر \_ فى «مركسة الإسلام» \_ لا يعدو هذا النطاق . . الإسلام: «مجرد ثورة» . . والقرآن: «كتاب الثورة . . ومصدرها النظرى الأول» . . والمعرفة الإسلامية هي : «المعرفة بنظرية الثورة» . . والنبي : «لم يكن سوى

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق. ص ١١٠، ١١٧. (١١) المرجع السابق. ص ١١٢.

<sup>(</sup>١٢) المرجع السابق. ص ١١٢، ١١٧، ١٢١، ١٢٧، ١٣٦.

<sup>(</sup>١٣) المرجع السابق. ص ١٢٤. (١٤) المرجع السابق. ص ١٣٣.

معيد لبناء الشخصية العربية . . ولتخطيط المجتمع العربي » . . والعلماء هم : «أهل الخبرة الكافية بنظرية الثورة » . . والمؤمنون هم : «رفاق الثورة» . .

مادام الأمر، في الإسلام، لا يعدو هذه الحدود . . فإن الهجرة من مكة إلى المدينة ، لم تكن في التحليل والتفسير الماركسي للإسلام أكثر من «تأمين الثورة ضد مؤامرات الرجعية ، بنقل مركز الثورة ومقر قيادتها من مكة إلى المدينة ، حيث كانت قد اكتسبت أنصارا جددا أقوياء أغنياء مستنيرين . . «(١٥)!! . .

تلك هي نهاذج من صنيع المنهاج المادي في «مركسة الإسلام».. تضعنا أمام الثمرات المرة «للخطيئة ـ الماركسية» عندما ترتكب «جريمة» التفسير المادي للإسلام.. وهي «جريمة» تفرضها و "تُقَرِّرها» بقايا الماركسية على أبنائنا وبناتنا في الجامعات، في ظروف «الجبر.. والعجز عن الاختيار».. وفي سن الافتقار إلى البديل الذي يقاوم «الأستاذ ـ المحاضر» و «الكتاب ـ المقرر» و «أسئلة.. ودرجات الامتحان»!!..

إنه «امتحان» قائم خارج دوائر الثقافة والإعلام! .

<sup>(</sup>١٥) المرجع السابق. ص ١١٧.

# ٣- الهزل .. وغيبة العدالة سفة تناول الإسلام

لا أعرف حضارة معاصرة بلغت مبلغ الحضارة الإسلامية في اشتراط «العدالة»، بمعناها الجامع، في «العلماء» بأكثر مما اشترطتها في «الأمراء»!!...

صحيح أن «فسق» أى من «العلماء» و«الأمراء» إنها يمشل فتنة في الأمة والعامة، لا تقف آثارها عند حدود من اقترفها واجترح أعهالها. والقرآن ينبه على خطر هذا اللون من الفتنة فيقول: ﴿ واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة واعلموا أن الله شديد العقاب ﴾ (١) . . إلا أن فتنة فسوق «العلماء» أخطر من فتنة فسوق «الأمراء»، لأن صلاح «العلماء» شرط في صلاح «الأمراء» وسبب فيه!! . . ولذلك كان تشديد الإسلام وحضارته على العدالة الجامعة في العلماء . . فصاحب «الكلمة»، وحامل «القلم» يضل به كثيرا ويهدى به كثيرا . .

ولقد قرن الله، سبحانه وتعالى، بين العلم بسننه فى الكون والفقه لأسراره فى الخلق وبين «الخشية» من جلاله، التى يجب أن يثمرها هذا العلم فى قلوب العلماء. . ففى العلم الطبيعى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ اللهُ أَنْسَرُكُ مِنَ السّماء ماء فأخرجنا به ثمرات مختلفا ألوانها ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود\* ومن الناس والدواب والأنعام مختلف ألوانه كذلك إنها يخشى الله من عباده العلماء إن الله عزيز غفور ﴾ (٢).

الأنفال: ٢٥. (٢) فاطر: ٢٧، ٢٨.

وإذا كانت هذه هى الخشية الطبيعية لله من الذين يعلمون آيات كتابه فى الكون المنظور، فإن آيات كتابه المقروء مطلوب أن تحدث ذات الخشية \_ إن لم يكن أكثر \_ فى قلوب العلماء بهذه الآيات ﴿ لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعا متصدعا من خشية الله وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون ﴾ (٣). .

تلك هي رؤية الإسلام وحضارته للمكانة الطبيعية للذين أوتوا الكتاب، وأخذ الله عليهم الميثاق ألا يكتموه، بل يبينوه للناس! . .

وهذه العدالة الجامعة ، التي اشترطها الإسلام في العلماء ، لا تقف فقط عند اجتناب «فسوق الجوارح» و«معاصيها» ، وإنها هي أولا «عدالة الرأي» و«أمانة الفكر» ، التي ترجح الدين والعقل على الهوى والشهوة ، وتلتزم الصدق ، وتتجنب الكذب ، ديانة ومروءة ـ كها عرفها العلماء ـ « . . ففسق الرأي» ، كفسق الجوارح ، قادح في «عدالة العلماء»! . . والذين يخونون هذه الأمانة ، ويلحدون عن طريق هذه العدالة ، إنها يوقعون كل وسائل إدراكهم ومعارفهم في مسئولية هذا الفسوق والعصيان ﴿ ولا تقف ماليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولا ﴿ (٤) . .

وعن هذه الخصيصة من خصائص العلم والعلماء في حضارة الإسلام، عبر الإمام مالك بن أنس [ ٩٣ ــ ١٧٩هـ ، ٢١٧ ـ ٥٩٧م] عندما وصف «العلم» بأنه «دين»، ودعا الناس إلى التدقيق فيمن يأخذون عنه هذا «العلم: الدين»!!.. فقال: «إن هذا العلم دين، فانظروا عمن تأخذونه. لقد أدركت سبعين ممن يقول: قال رسول الله، ﷺ، عند هذه الأساطين ـ [وأشار إلى مسجد المدينة] ـ فها أخذت عنهم شيئا، وإن أحدهم لو ائتمن

<sup>(</sup>٣) الحشر: ٢١. (٤) الإسراء: ٣٦.

على بيت مال لكان أمينا، إلا أنهم لم يكونوا من أهل هذا الشأن (٥)!!.. فهو يطلب « العدالة الدينية» عدالة الخشية من الله ، تقوى العلماء التي لا تغنى عنها «عدالة الدنيا». فالدراية في شئون الدنيا لا تغنى عن الدراية في شئون العلم والدين. و «الدراية» في العلم لا تغنى عن التقوى والعدالة فيه! . .

### \* \* \*

وإذا كانت الحضارة الغربية، التي عزلت ـ بـ «الوضعية» و «العلمانية» ـ عزلت «المعرفة» عن «الدين» ، بـل وجعلت « وضعيتها» هذه من «الدين: وضعا بشريا، وإفرازا إنسانيا» . . حتى لقد قبلت ورضيت أن يكون واضع وضعا بشريا، وإفرازا إنسانيا» . . حتى لقد قبلت ورضيت أن يكون واضع العالم الحديثة، هـ و «أوجست كونت» [ ١٧٩٨ ـ ١٧٩٨ م]، ذلك الذي أعانته على صياغة المذهب «بَغِيّ» أثناء احترافها للبغاء!! . . ثم تزوجها!! . . وانفصل عنها ليهيم بامرأة متزوجة من رجل هارب من مطاردة الشرطة . . ليلهمه هيامه بها معلها من معالم مذهبه، في «خضوع العقل للقلب» اللهله اللهله المعلما من معالم مذهبه، في «خضوع العقل للقلب» اللهله اللهله اللهله المناه المناه اللهله اله

إذا كان هذا هو حال «علم» و«علماء» المعرفة الحسية - الوضعية . . العلمانية - الذي رضيته الحضارة الغربية ، فلم تر فيه ما يقدح في «عدالة العلماء» ، لأنها لم تشترط أصلا هذه العدالة ، لفصلها «السماء» عن «الأرض» و «الآخرة» عن «الدنيا» و «الوحي» عن «الكون» و «الشرعي» عن «المدني» . . فإن هذا لم يكن حال الحضارة الإسلامية التي طلبت من «عدالة العلماء» أكثر مما طلبت من «عدالة الأمراء»! . .

<sup>(</sup>٥) مقدمة [ الموطأ] \_ ص ٢١ \_ طبعة دار الشعب \_ القاهرة \_ نقلا عن [ الديباج المذهب في معرفة علماء المذهب]، لابن فرحون.

<sup>(</sup>٦)[ الموسوعة الفلسفية المختصرة] ، ص ٢٦٦، ٢٦٧ - إشراف: د. زكس نجيب محمود. طبعة القاهرة، سنة ١٩٦٣م.

وها هو ذا أبو عثمان عمرو بن عبيد [ ٨٠ - ١٤٤ه - ١٩٩ - ٢٦١م] فارس الثورة ، وصرح العقلانية وذروتها نرى «العدالة» قد أكملت صياغته الإسلامية ، فرأيناه الرجل الرباني الذي تضرب بتقواه الأمثال ، حتى ليشتهر بين الجمهور بأنه «خير الناس»!! . . ونقرأ في المأثور عنه ليس فقط فكر الثورة الذي يزلزل العروش ويقلب النظم والدول ، ومذاهب الفلسفة التي تعلى من مقام العقل وإنها أيضا الأدعية المأثورة التي كان يقول فيها مناجيا ربه: «اللهم اغنني بالافتقار إليك! ولا تفقرني بالاستغناء عنك! . . اللهم أعنى على الدنيا بالقناعة ، وعلى الدين بالعصمة»!! . .

كما توثر عنه الحكمة القائلة: "إن ذكر غضب الرب يمنع من الغضب»! . . والسيرة والسلوك اللذين جسدا هذه العدالة حياة واقعية عاشها هذا "الفيلسوف - الثائر" . . فمع أنه القائد المطاع في قومه وأنصاره ، يحج إلى بيت الله الحرام ، سيرا على قدميه - من البصرة إلى مكة - أربعين مرة ، في أربعين عاما . . وخلفه بعيره ، يحمل عليه الفقراء والضعفاء . .!!(٧) .

ذلك هو شرط «العدالة» الذي تطلبه الإسلام في «العلماء»، وتلك هي صورته التطبيقية في حضارة الإسلام، وهذا هو تميزها فيه عن غيرها من الحضارات.

## \* \* \*

ولذلك، فإن العجب يبزداد، والدهشة تتبزايد، عندما نرى في حياتنا «الفكرية» الراهنة بعضا من «تلامذة التنوير ـ الغبربي ـ العلماني» اللذين يقدمون أنفسهم للقبراء على أنهم «مجتهدون» في الإسلام، و«مجدون» في فكره، مع افتقارهم وافتقادهم للحدود الدنيا من «دراية» العلم و«عدالة» العلماء. . بل ومع اتصافهم بقدر من «سوء النية» في عرض حقائق الإسلام

<sup>(</sup>٧) انظر دراستنا عنه في كتابنا: [مسلمون ثوار]، ص١٦٠ ـ ١٧٥ . طبعة القاهرة، سنة ١٩٨٨ م.

ومنذاهب فكسره، يدخلهم في عداد، لا النذين افتقروا فقط إلى «عدالة العلماء»، بل والذين أحلوا «فسق الرأى » محل هذه العدالة!!..

إن أمة من الأمم لاتستغنى عن «الرموز» التى تضفى عليها «الحرمة»، وتتخذ منها «الحوافز» التى تعينها على مواجهة التحديات. فأرض الوطن . والعلم الذى يرمز إليه . والأبطال الذين فنوا في سبيله . والموروث الذى يمثل هو يته وصبغة حضارته . وكذلك الدين الذى تتدين به الأمة ، والذى يمثل الإيهان به جماع مقومات الاجتماع البشرى للأمة . وما لهذا الدين من عقيدة وشريعة وقيم وتاريخ ومعارك وبطولات ورموز . إن أمة من الأمم لا تستطيع أن تحيا حياة حقة ، ولا أن تجابه تحدياتها الداخلية والخارجية - وخاصة إذا كانت مستهدفة تاريخيا وحضاريا ، كأمتنا العربية والإسلامية - إلا إذا هى أحلت «رموزها» المحل اللائق في الاحترام والتوقير . .

فإذا جاء من «تلاميذ ـ التنوير ـ الغربى ـ العلمانى» من يتخلى عن عدالة العلماء، ويتخذ «فسق الرأى» سلاحا لهدم هذه «الرموز»، في حقبة تاريخية قد فرضت فيها على الأمة «حرب حضارية»، تسيل فيها المدماء وتهاجم المعتقدات وتضطهد الهوية على امتداد ديار الإسلام . . إذا حدث ذلك، في مثل هذه الظروف فإننا نكون بإزاء «نزع لسلاح الأمة وهي في حالة حرب ضروس»!! . .

وإذا كان المقام لا يحتمل الإطالة. . فسنضرب المثل على هذا اللون من ألوان التعامل «التنويرى ـ العلماني » مع رموزنا ـ رموز الإسلام ـ التي أضفت عليها ذاكرة الأمة قدرا عظيما من «الحرمة» و«التقدير» . .

إن الصحابى الجليل سعد بن أبى وقاص [ ٢٣ ق. هـ ٥٥ هـ ، ٦٠٣ - ٥٧٥ م] هو ثالث من دخل الإسلام . . وأول من رمى بسهم دفاعا عنه وعن نبيه ، ﷺ . . وأحد العشرة \_ المهاجرين الأولين \_ الذين مثلوا أولى المؤسسات الدستورية في تاريخ دولة الإسلام . . وهو فاتح القادسية ، الذي أدال دولة

إحدى القوتين العظميين في إمبراطوريات ذلك التاريخ . . وصاحب «المناقب» التي جاءت في كتب السنة النبوية الصحيحة ، وتلقتها الأمة ، على مر تاريخها ، بالرضا والقبول . . .

فكيف تعامل «التنويريون - العلمانيون» مع «سعد بن أبى وقاص: الرمز»؟ . . وكيف عرضوا صورته في كتبهم التي نشروها بحسبانها «اجتهادا» في الإسلام، و«تجديدا» في فكره؟ . .

سنختار نموذج «الأستاذ» حسين أحمد أمين، الذي كتب عن تأملاته في «حقيقة أمر السلف الصالح». . ونشر هذه التأملات في إحدى المجلات، ثم في كتابين \_ [حول الدعوة إلى تطبيق الشريعة الإسلامية] (^) ، و[الاجتهاد في الإسلام: حق هو أم واجب؟] (٩) \_ وهي التأملات التي خلص منها إلى رأى قاطع قال فيه: «إن ماضينا هو \_ إلى حد كبير \_ من نسج خيالنا نحن وخيال مؤرخينا . . »(١٠)!! . .

فإذا كان هذا الماضى - الذى هو من أمضى أسلحة الأمة فى الحروب الضروس القائمة ضدها اليوم - هو «خيال»، نسجه «خيالنا وخيال المؤرخين». . فهاذا يكون نزع سلاح الأمة المحاربة، التى فُرض عليها القتال، إذا لم يكن هذا التقييم لماضى الأمة نزعا للسلاح، يتزامن مع نزع كل أنواع السلاح فى ديار العرب والمسلمين من دون الناس أجمعين؟! . .

إن الثقافة الغربية قد صنعت من أساطير اليونان علما، تعبدوا ويتعبدون ـ ومعهم «التنويريون ـ العلمانيون» من أبنائنا ـ في محرابه ـ محراب هذه

<sup>(</sup>٨) انظر هذه التأملات في طبعة بيروت، سنة ١٩٨٥ ـ ص ١٠١ ـ ١١٢.

<sup>(</sup>٩) انظر هذه التأملات في طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩٣م \_ في سلسلة «المواجهة \_ التنوير" \_ ص

<sup>(</sup>١٠) [ حول الدعوة إلى تطبيق الشريعة الإسلامية]، ص ١١٢. و[ الاجتهاد]، ص ١٧٢.

الأساطير-!!..ومع ذلك، يقال هذا عن تاريخنا، الذي خضعت رواياته لقواعد علم «الحديث» في «الجرح والتعديل» وهو علم يمثل إحدى مفاخر حضارتنا، باعتراف الغربيين أنفسهم ... فهل ينتسب هذا التقييم إلى «العدالة العلمية»؟.. أم إلى «فسق الرأى» ـ بتعبير «سلفنا الصالح»؟!

وإذا كان تاريخنا خيالا. . فكيف «مسخ» «الأستاذ» حسين أمين «رمز» سعد بن أبى وقاص فى الخيال الإسلامى . . فحوله من مكانته كواحد من طليعة السابقين إلى الإسلام ، والعُمُد التى أقامت الدين ، وبنت الدولة ، وأحد المبشرين بالجنة . . حوله من هذه المكانة إلى مكانة الرجل الذى لا يعدل إذا قضى . . ولا إذا قسم بين الناس؟! . . بل والذى لا يحسن حتى «الصلاة» ، التى أسلم حتى قبل أن يفرضها الله على المسلمين ؟! . .

وياليته قال إن هذا هو رأيى، الذى أخالف به دنيا المسلمين، من رسول الله ، ﷺ إلى آخر كتاب السيرة والتاريخ . . ليته صنع ذلك بحسبانه مذهبا يذهبه أو رأيا يراه . . . بل الطامة الكبرى أنه يقدمه بحسبانه «حديثا» من «الأحاديث» التى ينقلها عن كتب السنة النبوية ـ بروايته وعنعناته ـ ليقول لنا إن «سعدا: الرمز» هو «خيال المؤرخين» . . أما «سعد: الحقيقة» و«حقيقة السلف» فلا علاقة لها بهذا المقام العظيم!! . .

يسوق « الأستاذ» حسين أحمد أمين هذه «الجناية» على رموز الأمة وأبطالها، والتى «نضبط» الآن متلبسا بها. . «ونحرر» وقائع «الضبط» ونعرضها على الأمة، طالبين منها الرأى فى أهل «التنوير \_ الجديد» و «الاجتهاد \_ الشاذ» \_ لتتبين الأمة أهل « العدالة العلمية» من أصحاب «الفسوق فى الرأى»! . .

لقد عرض « الأستاذ» حسين صورة سعد بن أبى وقاص، في صورة حديث يقول:

«عن جابر بن سمرة: شكا أهل الكوفة سعد بن أبى وقاص إلى عمر بن ٢١١ الخطاب، فقالوا: إنه لا يحسن أن يصلى. فبعث عمر رجالا يسألون عنه بالكوفة، فقيل لهم: أمّا إذا نشدتمونا بالله، فإن سعدا لا يعدل فى القضية، ولا يقسم بالسوية، ولا يسير بالسّريّة». .

فهو قد قدم إلى القراء «حديثا»، بسنده، وميزه بين علامة التنصيص\_ [«...»] \_ ليقول للقراء: هذا هو «سلفكم الصالح». وتلك هي «حقيقته» التي لا علاقة لها «بالخيال» الذي صنعتموه أنتم وكتاب التاريخ!...

وأذكر، أن «الأستاذ» حسين قد كتب هذا، أول ما كتبه، «مقالا» في مجلة [المصور] \_ القاهرية \_ عندما «وظفت» كتاباته لمواجهة التيار الإسلامي، بعد انتخابات سنة ١٩٨٤م، التي دخل فيها بعض ممثليه إلى مجلس الشعب، للمرة الأولى، متحالفين مع «حزب الوفد الجديد». ولم أكن أتابع المجلة . . حتى لقيني الأستاذ الدكتور جلال أمين \_ شقيق «الأستاذ» حسين و فحدثني عن رغبة حسين في أن يعرف رأيي فيها يكتب . . فكان مقاله «تأملات في حقيقة أمر السلف الصالح» هو أول ما قرأته من هذه المقالات . .

واستلفت نظرى، يومئذ، أن الكاتب لا يذكر مصدرا واحدا لأى اقتباس يقتبسه أو نص يستشهد به! . . الأمر الذى «يُصَعِّب» على الإنسان التحقق من صدق الاستشهاد ودقة الاستنتاج! . . وزادت حيرتي أمام «الحديث» الذى قلب به صورة سعد بن أبي وقاص . . إلى أن لقيته في دار الشروق بمصر الجديدة وصدفة عقب نشره لهذا المقال . . ودار بيننا حديث سألته فيه عن الحكمة في تصوير تراثنا وأعلامنا ورموزنا على هذا النحو، في زمن هم أسلحتنا فيه، ونحن «نحارب» . . سألته:

ـ لمصلحة من تنزع سلاح الأمة ، وهي في حالة حرب؟! . . ففاجأتني إجابته:

\_ أنا أريد أن أشكك في كل شيء! . .

ودار بيننا حوار حاولت فيه التمييز بين «الشك المنهجي» \_ الذي هو السبيل إلى اليقين \_ وبين «الشك العبشي»، الذي يشكك من أجل الشك! . . ثم سألته:

من أين أتيت بـ «الحديث» الذي صورت به سعد بن أبي وقاص على هذا النحو؟!

## فقال:

- من [ طبقات ابن سعد](۱۱) . .

فلما عدت إلى مكتبتى، راجعت كل ما جاء عن سعد بن أبى وقاص في [طبقات ابن سعد] فلم أجد أثرا لهذا «الحديث»!!.. لكن الحمية لم تدع للنوم سبيلا إلى .. فظللت أبحث في فهارس «الأحاديث» وكشافاتها حتى وصلت إلى «الحديث» في صحيحي «البخاري» و«مسلم» وفي [ الموطأ] للإمام مالك وفي [ مسند] الإمام أحمد.. وهنا كانت المفاجأة المذهلة.. بل الفجيعة في أمانة وعدالة « الأستاذ» حسين أحمد أمين!!..

وحتى لا أطيل . . ولا أتدخل أنا في الجكم والتقييم . . فسأنقل نص الحديث كاملا من البخارى ومسلم . . ثم أدع المقارنة . . والحكم والتقييم للقراء . . وللأمة التي يتقدم إليها «الأستاذ » حسين كرمز «للتنوير» الجديد و«الاجتهاد الإسلامي» الحديث! . .

يقول النص الكامل للحديث:

«حدثنا موسى، حدثنا أبو عوانة قال: حدثنا عبد الملك بن عمير، عن

<sup>(</sup>١١) شهد هذا الحوار عدد من الأصدقاء . . في دار الشروق \_ أذكر منهم مديرها العام الأستاذ إبراهيم المعلم . . والأستاذ أحمد الزيادي . . وآخرين لا أذكر أسهاءهم الآن .

جابر بن سمرة قال: شكا أهل الكوفة سعدا إلى عمر، رضى الله عنه، فعزله. واستعمل عليهم عمارا. فشكوا حتى ذكروا أنه لا يحسن يصلى. فأرسل إليه، فقال:

\_ يا أبا إسحق، إن هؤلاء يزعمون أنك لا تحسن تصلى .

\_قال أبو إسحق: تُعَلِّمُنى الأعراب الصلاة؟!. أمّا أنا، والله، فإنى كنت أصلى بهم صلاة رسول الله، عَلَيْهُ، ما أُخْرِمُ عنها، أصلى صلاة العشاء فأركد\_[ أطيل وأديم وأمد]\_في الأوليين، وأُخِف \_[ أقصر]\_في الأخريين.

\_ فقال عمر: ذاك الظن بك يا أبا إسحق.

فأرسل معه رجلا ـ أو رجالا ـ إلى الكوفة، فسأل عنه أهل الكوفة، ولم يدع مسجدا إلا سأل عنه، ويثنون معروفا، حتى دخل مسجدًا لبنى عبس، فقام رجل منهم يقال له أسامة بن قتادة، يُكْنَى أبا سَعْدَة، قال: أمّا إذا نشدتنا، فإن سعدا كان لا يسير بالسّريّة (١٢)، ولا يقسم بالسوية، ولا يعدل في القضية. \_قال سعد: أما والله لأدعون بشلاث: اللهم إن كان عبدك هذا كاذبا، قام رياء وسمعة، فأطل عمره، وأطل فقره، وعرضه بالفتن.

فكان ، بعد ، إذا سئل [ أى أسامة بن قتادة] يقول : شيخ كبير مفتون ، أصابتنى دعوة سعد . قال عبد الملك [ بن عمير ، راوى الحديث] : فأنا رأيته ، بعد ، قد سقط حاجباه على عينيه من الكِبر، وإنه ليتعرض للجوارى في الطرق يغمزهن »! . .

هذا هو النص الكامل للحديث . . يصف فيه عمر ـ حتى قبل سماع رد سعد بن أبى وقاص على الشكوى ـ يصف فيه اتهام سعد بأنه لا يحسن

<sup>(</sup>١٢) أي لايخرج قائدًا للسرية في الغزو. وقد تعنى : إنه لا يسير فينا السيرة النفيسة .

الصلاة، بأنه «زعم»!! . . ويبين فيه سعد أنه إنها كان يصلى في الناس بصلاة رسول الله ، على أن بعض «الأعراب» قد ظنوا أن الإطالة في السركعتين الأوليين من العشاء، والتقصير في الأخريين ليس من قواعد الصلاة، فكانت شكوى هذا النفر من «الأعراب» . . وفيه تأمين عمر على قول سعد : «ذاك الظن ـ [أى اليقين] ـ بك ، يا أبا إسحق»! . .

وفى الحديث أيضا، أن «المحقق» الذى أرسله عمر إلى الكوفة، ليتحقق من وقائع شكوى أهلها ضد سعد بن أبى وقاص، قد ذهب بصحبة سعد، فسأل «أهل الكوفة، ولم يدع مسجدا إلا سأل عنه» أهل هذا المسجد. والجميع «يثنون معروفا» على سعد . . إلا رجلا واحدا، من «أعراب» عبس، هو المذى انفرد باتهام سعد بهذه الاتهامات . . فدعا عليه سعد، إن كان كاذبا، أن يطيل الله عمره، وفقره، ويعرضه للفتن . . فاستجاب الله دعوة سعد بن أبى وقاص ، لأن اتهام هذا «الأعرابي» لسعد وانفراده بهذه الاتهامات دون أهل الكوفة ورواد سائر مساجدها \_ إنها كان «رياء وسمعة»!!. .

هـــذا هـو الحديث، الذي أخــذ منه « المجتهــد» حسين أحمد أمين «الاتهام». . وأغلق «عــلامة التنصيص» دون «التحقيق» و«حكـم البراءة»، وثناء عمر بن الخطاب وأهـل الكوفـة على سعــد بن أبـى وقاص . . صنع «المجتهد» حسين أمين هذا . . وقــدمه إلى القراء في صورة «حديث» ــمسند ومعنعن ــ ليهدم رموز الإسلام . . وليهدم أبطال حضارته . . وليجرد الأمة من سلاحها ، وهي تخوض حربا ضروسا على العديد من الجبهات! . .

فهل هذا هو «الاجتهاد الإسلامي الجديد»؟! . . وهل هذا هو «البديل التنويري» لـ «عدالة العلماء»؟! . . وهل بهذا « الفسوق الفكرى » نواجه «الغلو الإسلامي»؟! . . أم أن ذلك هو «الغلو العلماني» الذي يستفر

ضمير الحليم، ويفجر براكين « الغلو» فلا تبقى ولاتذر شيئا في حياتنا إلا وحكمت عليه بالكفر والجاهلية ومعاداة الإسلام؟! . .

هذا مثال لغيبة «الأمانة . . والعدالة» في الحديث عن الإسلام . . حديث «تلاميذ التنوير ـ الغربي ـ العلماني » . . والذي يقدمونه باعتباره «الاجتهاد الإسلامي الجديد» . . بل ويرونه «فرضا» عليهم ، وليس مجرد «حق» من «الحقوق»! . .

فهل «فرض» عليهم أن «يفرضوا» علينا هذا «الفسوق الفكري»؟! . .

\* \* \*

ومثال آخر على «الهزل» الذي يقدمون، في معرض تناولهم للإسلام. . بل ولعقائده . . وقيمه ، و «الثوابت» فيه . .

فلقد سبق وكتب سلامة موسى، في عشرينيات هذا القرن، داعيا إلى تطوير «العقائد» الدينية بها يتفق ومتغيرات العصر. . بل ودعا إلى قيام لجنة تؤلف كتبا «مقدسة» تناسب هذه التطورات المعاصرة . . و إلى أن تنقح هذه الكتب «المقدسة» سنويا، لملاحقة هذه التطورات . . . وحدثنا عن أنه يتبنى في هذا «الهزل» رأيا للكاتب الإنجليزي «هد . ج . ويلز» [٦٦٦١ في هذا «الهزل» رأيا للكاتب الإنجليزي «هد . ويلز» [٦٩٢٠ من ١٩٤١ م] . . وجاء الاقتراح من سلامة موسى، ومر، دون أن يقف أمامه أحد من العقلاء ، باعتباره لونا من «الهذيان» الذي لايدرك صاحبه الفوارق ما بين «الثوابت» و«المتغيرات» . . ما بين «الأصول» و«الفروع» . . ما بين «الوضع الإقمى» الخالد و«الوضع البشرى» المتطور والمتجدد . . .

لكن الذين أحلوا «الفسوق الفكرى» محل «العدالة العلمية»، في واقعنا الثقافي المعاصر، أبوا إلا أن يعيدوا «هزل» سلامة موسى من جديد. وزادوا على الرجل عندما قدموا «هزله» بحسبانه معلما من معالم «الاجتهاد الإسلامي» الجديد!! . .

ففى كتاب عنوانه [ الاجتهاد في الإسلام]، يقدمه «الأستاذ» حسين أحمد أمين باعتباره «التنوير» الذي «يواجه» المشروع الإسلامي . . كتب يقول : «إن المفاهيم والمعتقدات والقيم في أي دين لا تبقى أبدا على حالها . . إن إعادة تفسير العقيدة ، على ضوء التغيرات المستمرة ، من أجل مجابهتها مجابهة إيجابية ، أمر لا غنى عنه إن نحن أردنا لهذه العقيدة البقاء . . »(١٣)!

وهـو هنا لا يتحـدث عن تطـور «الفقه» و«القـانون» و«النظـم» و«الآليات». . وإنها يطلب تطوير «العقائد» و«القيم»، أى «قطاع الثوابت» في أى دين من الأديان . . والـذى لو تطـور وتغير لما كان على وجه هـذا الكوكب، في عصرنا هذا ، بل وقبله بعصور، أى دين من الأديان!! . .

وبحن نسال: إلى ماذا؟ . . وعلى أى صورة تنطور عقائد مشل: «الألوهية»؟ . . و « التوحيد »؟ . . و « الخلق »؟ . . و « النبوة والرسالة »؟ . . و «الموحى»؟ . . و «الملائكة»؟ . . و «عالم الغيب . . واليوم الآخر . . والحساب والجزاء»؟! . . إلخ . . إلخ . .

و إلى ماذا تتطور «قيم الدين» في: « الخير»؟ . . و « الحق»؟ . . و «الصدق»؟ . . و «الأمانة»؟ . . و «العدالة»؟ . . و «الإيثار»؟! . .

وهل تتطور «العدالة»، مثلا، في العلم والفكر، فتصبح هذا الذي صنعه «الأستاذ» حسين مع حديث «جابر بن سمرة» عن سعد بن أبي وقاص؟! . .

بل إن أمر هذا «الاجتهاد الجديد» لم يقف عند هذه الحدود. «فالأستاذ» حسين أمين، لتطوير عقائد الدين وقيمه، يقترح قيام لجنة تشترك فيها كل التخصصات التي لا علاقة لها بالدين. بل ويطلب أن يشترك غير المسلمين في «لجنة تطوير عقائد الإسلام». فيشترك، مثلا، أهل «لاهوت

<sup>(</sup>۱۳) انظر: صفحة ۱۸، ۲۰.

التثليث» في تطوير «توحيد القرآن الكريم»!.. و«عبدة الإله «رام» في تطوير عقائد المصلين في «المسجد الببري»!!.. و«السلفية» يطورون \_ إذا عممنا هذا «الاجتهاد» خارج الإسلام \_ عقائد اليهود والنصاري!!.. و«ماركس» يطور «الليبرالية»!!.. و«آدم سمث» يطور «البيان الشيوعي»!!.. وهكذا.. تعم نعمة «الاجتهاد»، فتتطور كل «المعتقدات»!!

يقدم «الأستاذ» حسين هذا «الاجتهاد الجديد» فيكتب متسائلا: «أليس من المصلحة أن تتصدى لإعادة تفسير العقيدة على ضوء المتغيرات المستمرة، جماعة أو لجنة أو هيئة دائمة تضم نخبة، لا من علماء الدين وحدهم، وإنها أيضا من كبار الخبراء في علوم الاقتصاد والاجتماع والسياسة، وفي علوم التاريخ والمستقبل والتحول الاجتماعي، والأطباء وعلماء النفس واللغة وغيرهم، سواء كانوا من العلمانيين أو من غيرهم، مسلمين أو غير مسلمين، من أجل المساهمة بمداولاتهم ونتائج نقاشهم في الوصول إلى صياغة جديدة»(١٤)؟!

فأصحاب هذه التخصصات، من المسلمين وغير المسلمين، ومن العلمانين والإسلامين، ليسوا مدعوين لتطوير رؤى الإسلام فى تخصصاتهم، وإنها يدعوهم «الأستاذ» حسين لتطوير «عقائد» الإسلام!!.

ولا يقف عمل هذه «اللجنة الدائمة» عند «التطوير المستمر» للعقائد والقيم . . وإنها هي مدعوة ، كذلك ، لإعادة النظر في «الفرائض» و«العبادات» . . «فالأطباء مطالبون بالإدلاء برأى الطب في تأثير الصوم على نمو الصبيان ، وصحة الشيوخ . والاقتصاديون مطالبون ببياناتهم عن حجم الإنتاج في شهر رمضان» (١٥)!

وواضح من وضع «الأستاذ» حسين لهذا «البند» في جدول أعمال «اللجنة

<sup>(</sup>١٤) [ الاجتهاد في الإسلام ]، ص ٢٠. (١٥) المرجع السابق. ص ٢٣.

الدائمة لتطوير عقائد الإسلام» نوع «التطوير» الذي يريده هو لفريضة الصوم ـ وهي واحدة من أركان الإسلام ـ!!.. والرجل لم يسأل نفسه:

- كيف بنت هذه الأمة حضارتها - التي جعلت منها العالم الأول على هذا الكوكب لأكثر من عشرة قرون - وهي قائمة بأداء فريضة الصوم، عبادة لله؟! . .

\_ وكيف أحرزت هذه الأمة أعظم الانتصارات الحربية في رمضان، ومجاهدوها صائمون \_ [ من غزوة بدر الكبرى في ٢٠ رمضان سنة ٢هـ عجاهدوها صائمون \_ [ من غزوة بدر الكبرى في ٢٠ رمضان سنة ٢هـ ٢٠ عربي أحدث انتصاراتها في العاشر من رمضان سنة ١٣٩٣هـ ١٩٧٣م]؟!..

- وكيف لا يـزال المنتجـون اليـوم هـم الصـائمين! . . والمفطـرون هـم الصعاليك؟! . .

\_ وأما تأثير الصوم على نمو الصبيان، وعلى صحة الشيوخ. . فهو تساؤل أجاب عنه «عُمْر» هذه الأمة، و«صمودها» أمام أشرس التحديات!! . .

لم يسأل «الأستاذ» حسين أمين نفسه هذه الأسئلة، ليستقرئ أجوبتها من تاريخ الأمة، وواقعها المعاصر. وإنها مضى ليقترح «بندا» ثانيا في «جدول أعهال اللجنة الدائمة لتطوير عقائد الإسلام». وهو النظر «في موضوع حصة الأنثى من الميراث، التي هي نصف حصة الذكر، وما إذا كان من المصلحة، على ضوء الظروف الاقتصادية والاجتهاعية الراهنة إعادة النظر فيها. . »(١٦١)!!

ومرة أخرى \_ وبصرف النظر عن خطأ \_ بل وخطيئة منهج الدعوة لتغيير ثوابت الأحكام والفرائض الدينية \_ . . فإن «الأستاذ» حسين لم يتدبر الأمر فيسأل نفسه:

<sup>(</sup>١٦) المرجع السابق. ص ٢٣.

- هـل صحيح أن نصيب الأنثى من الميراث، في الإسلام، هو دائما على النصف من نصيب الذكر؟ . . وألا تأخذ البنت ـ وهى أنثى ـ مـن تركة أبيها أكثر كثيرا مما يـأخذ أبوه ـ وهو ذكر ـ؟! . . وألا ترث البنتان أكثر حتى من عشرات الذكور لـو اجتمعوا معهما في ميراث؟! . . وألا ترث البنت أكثر من الأم وكلتاهما أنثى؟!

وألا تقوم فلسفة الميراث في الإسلام على معيار «القرب» من المتوفى . . ومعيار «عبار «عبار «عبار الوارث بالمستقبل التالى لمعيار «عبار «عبار «عبار «عبار الوارث بالمستقبل التالى المتوفى . . أو بالماضى السابق لجيله»؟ . . أليست تلك هي معايير أنصبة التوريث ، التي تتقدم على غيرها من المعايير، بها في ذلك ذكورة وأنوثة الوارثين؟! . .

لم يسأل « الأستاذ» حسين نفسه شيئا من ذلك. . فكل الذى يهمه هو «تغيير العقائد والقيم» ونسخ الشرائع والفروض والأحكام!! . .

ثم مضى الرجل - «المجتهد!» - ليقترح «بندا» ثالثا فى «جدول أعمال هيئة التطوير لعقائد الإسلام»، وهو «رأى علماء النفس والاجتماع فى عواقب حجماب المرأة. . وصحة الزعم بأن نسل المحجبات أضعف من نسل السافرات، لما لهذا الموضوع من أهمية تتعلق بالتكوين البدنى لأفراد الجيل التالى فى مجتمعنا» (١٧)!

وهى \_ قضية الحجاب \_ قضية لا نقول، فقط، إنها فريضة قرآنية وثابت من ثوابت الدين \_ ولكن نقول، أيضا، إن «الأستاذ» حسين لو سأل نفسه:

متى ظهر السفور في حياة أمتنا؟! . . وألم يبدأ بقلة من النساء اللاتى اقتربن وتقربن من جنود الحملة الفرنسية على مصر سنة ١٧٩٨م . . ؟! . .

<sup>(</sup>١٧) المرجع السابق. ص ٢٤.

وهل كان نسل الأمة ضعيفا قبل ظهور السفور، منذ هذا التاريخ القريب؟! . .

- ثم . . ألا تـزال النسبة التى تزيد عن ٩٠٪ من نساء الأمة \_ فى الريف والبادية والأحياء الشعبية بالمدن \_ محجبات؟! . . فهل ضعف نسل هذه الطبقات \_ وهى جسم الأمة الأكبر \_ بسبب الحجاب القائم حتى الآن؟! . .

وهل رأى « الأستاذ» «المجتهد» أن نسل «الأحياء الإفرنجية ـ وما ماثلها» في مدننا أقوى وأنفع وأكثر إنتاجا من نسل المحجبات؟ حتى يقترح ـ مع تطوير عقائد الإسلام ـ تطوير «الحشمة الشرقية» التي عرفها الشرق حتى قبل ظهور الإسلام؟! . . والتي تشارك الإسلام في الدعوة إليها كل الديانات؟! . .

أخشى أن أقول إن مثل هذا «الفكر» هو أقرب إلى «الهزل» منه إلى «الجد» . . وأقرب إلى «خفة الظل . . والوزن . . وربها العقل أيضا» منه إلى ما تعارف الجميع على تسميته بالفكر «فضلا عن الاجتهاد»!! . .

#### \* \* \*

وبعد الافتراء على «الواقع»، يأتى دور الافتراء على «التاريخ» . . فيزعم «الأستاذ» «المجتهد» «أن المسلمين الأوائل قد أبدوا همة عظيمة في سبيل تطوير العقيدة والشريعة والمفاهيم الإسلامية حتى أغلق باب الاجتهاد» (١٨)!! . .

ولم يقل لنا الأستاذ:

- كيف طور المسلمون العقيدة والشريعة واجتهدوا في ذلك، وهي قد جاءت في نصوص قطعية الدلالة والثبوت، قرروا هم أنه لا يجوز معها الاجتهاد؟!..

<sup>(</sup>۱۸) المرجع السابق . ص ۲۰ .

- وما هى الصور التى طوروا عليها عقائد التوحيد. . والألوهية . . والنبوة والرسالة . . والقدر . والغيب . . والملائكة ؟! . . والصور التى تطورت إليها الشريعة ، كفلسفة للفقه والقانون ، وكحدود ثابتة وكقواعد للجزاء ؟! . .

- وألم يحدث إجماع الأمة على أن الاجتهاد والنمو والتطور إنها هى فى الفروع وعلومها . . والنظم والآليات والمؤسسات . . لا فى الأصول والشوابت والقيم والأركان؟! . .

لم يسأل « الأستاذ» «المجتهد» نفسه شيئا من ذلك. . ولو جمع إلى «التدبر» ما هو ضرورى من «عدالة العلماء» ، ما خاض في هذا الميدان ، على هذا النحو غير المسبوق في تناول عقائد وثوابت الإسلام . . وهو التناول الذي يجعلنا نترجم على حجة الإسلام أبى حامد الغزالي [ ٥٥٠ \_ ٥٠٥هـ ، ١٠٥٨ - ١٠١١ م] ذلك الذي جعل عنوان أحد كتبه: [ إلجام العوام عن علم الكلام]!! . . .

لكنه النموذج «الهزلى ـ المفتقر إلى العدالة» لـ «تلاميذ» «التنوير ـ الغربي ـ العلماني» عندما يعبث بثوابت المقدسات! .

### التجديد الإسلامى وتزويرتلامذة التنوير

توشك الفروق بين «التنوير الغربي» و«التجديد الإسلامي» أن تجعلها على طرفي نقيض. .

● ففلسفة «التنوير»، كما عرفتها أوربا في القرن الثامن عشر الميلادي، كانت حركة «إحياء ـ حضاري ـ لا ديني»، أحلت «العقل. . والعلم. . والفلسفة» محل «الله . . والدين»، وخاصة في شئون الاجتماع الإنساني والعمران البشري . . يينها «التجديد الإسلامي»، على مر تاريخ الإسلام وحضارته، هو «إحياء ديني»، لأن «التجديد» آلية فكرية تزيل عن ثوابت الدين ومبادئه وأركانه ـ في العقيدة والشريعة والقيم ـ بدع الزيادة والنقص، وشوائب التصورات الغريبة، فتعيد للمنابع نقاءها، ليكون فعلها أفضل وعطاؤها أكثر وموردها أكثر صفاء . . ثم هي أيضا ـ آلية التجديد الإسلامي ـ تطور وتنمي في الفروع بها يواكب المستحدثات، ويظلل المساحات الجديدة في المتعرات الدنيوية المتطورة والنامية أبدا . . وتفعل الشيء نفسه مع متغيرات الأماكن والأعراف والعادات . .

ففارق أكيد بين «إحياء ديني» و«إحياء لا ديني»! . .

• ولقد جاء التنوير الغربى ثورة على الكنيسة والبابوية واللاهوت، احتبست النصرانية الغربية داخل الكنائس ومدارس اللاهوت وأطر

العلاقات الفردية بين الإنسان وخالقه، لينفرد إحياؤها العلماني - اللاديني - بميادين الدنيا والاجتماع البشري والعمران الإنساني - دولة . . وسياسة . . واجتماعا . . واقتصادا . . وقيما . . ومناهج للبحث . . ونظريات للمعرفة والإدراك . . إلخ - . . بينها مشل «التجديد الإسلامي» ، على مر تاريخه ، إعهالا لقانون إسلامي ، وسنة نبوية شريفة ، جعلا منه القاعدة التي يجب أن تسود أبدا في حياة الفكر الإسلامي . . ففيها روى عن رسول الله ، على أن تسود أبدا في حياة الفكر الإسلامي . . ففيها روى عن رسول الله ، وينها » قوله : «يبعث الله لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها أمر دينها » (۱) . . حتى لقد تحول « التجديد» إلى علم وفن تؤلف فيه وفي أعلامه الرسائل والأسفار في تراث الإسلام وتاريخ المسلمين . .

ففارق أكيد بين «ثورة على الدين» وبين «سنة من سنن الدين»! . .

• ولقد جاء «التنوير الغربي» ليقف بمصادر المعرفة والعلم عند سنن الكون المادى وقوانينه، رافضا أن يكون عالم الغيب، والوحى الذى جاء بنبئه مما يعتمد عليه كمصدر للعملم والمعرفة. . بينها كان «التجمديد الإسلامي» دائها إسلاميا، يعيد التكامل والتوازن إلى مصادر المعرفة، وهي آيات الله في كتابيه: كتاب الوحي المقروء، وكتاب الكون المنظور. . فمهمة «التجديد» تحقيق تكامل مصادر المعرفة، عندما يحدث خلل في تكاملها، بغيبة واحد منها. . وتحقيق التوازن بينهما إذا حدث طغيان من أحدهما على الآخر. .

ففارق بين «تنوير - علماني» يسقط الوحى من مصادر المعرفة ومراجع العلم . . وبين «تجديد إسلامي» يقيم المعرفة والعلم على «ساقى: الوحى . . والوجود» ، ويحقق تكاملهما وتوازنهما . .

• ولقد جاءت فلسفة «التنوير - الغربي - العلماني» لتقف بسبل المعرفة

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود .

عند «العقل. . والتجريب» ، نافية عن السبل الأخرى جدارة إدراك العلم الحقيقى والمعرفة الحقة . . بينها ظل «التجديد الإسلامي» وفيا للمنهاج الإسلامي في تكامل سبل المعرفة الإنسانية الأربعة: «العقل . . والنقل . . والتجريب . . والوجدان» .

ففارق بين «تنوير - علمانى» يقف بسبل المعرفة عند «المحسوس . . والمعقول» - أى عند مدركات الإنسان الحسية والعقلية . . وبين «تجديد إسلامى» يفتح للمعرفة الإنسانية أبواب «المطلق» ، ولا يقف بها عند «النسبى» ، المحكوم بالقدرات النسبية لملكات وطاقات «العقل» و«الحواس» . . «فالتأليه» ، في «التنوير العلماني» ، لملكات الإنسان . . بينما هو ، في «التجديد الإسلامى» ، لله سبحانه وتعالى ، الذي لم يترك معارف مخلوقاته ، فقط ، لهذه الملكات! . .

• ولقد تميز «التنوير الغربي» بالسياق التاريخي والملابسات الحضارية والطبيعة الخاصة للنصرانية الغربية، تلك التي ظهر فيها، والتي استدعته، واستنفرته ليخوض معها صراعه الطويل والمرير.

فالنصرانية «دين» بلا «شريعة مدنية للشئون العمرانية»، تدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله ، ورسالة لاهوتها: خلاص الروح . . ومهمة كنيستها: مملكة السياء . . فلها تجاوزت « البابوية» إطار «الروح» واغتصبت السلطة «الزمنية» أيضا ، فقدست الدنيوى ، وجمدت المتغير، ووضعت الدنيا في قبوالب الدين . . جاء «التنوير ـ العلهاني» ثورة تعيد البابوية واللاهوت والكنيسة إلى مواقعها الطبيعية والأصلية . . بينها السياق الإسلامي والملابسات التاريخية والحضارية الإسلامية ، والطبيعة المتميزة للرسالة الإسلامية ، لم تعرف شيئا من هذا «الفعل» الذي جاء «التنوير الغربي» «رد فعل له» ! . .

فالإسلام قد تميز بوسطيته الجامعة بين «الدين» و«الدولة» ، على النحو الذي لاتتحول فيه «الدولة» إلى «دين خالص» ، يقدسها ويجمدها . . وإنها

تظل، بهذه الوسطية، «دولة. مدنية» تحتكم إلى «الشريعة. الإلهية»، وإلى «العقل. والتجريب» المحكومين بضوابط «الشريعة - الإلهية» . . فالأمة، في دولة الإسلام، هي مصدر السلطات، في ظل سيادة الشريعة وحاكميتها وحدود الحلال والحرام الديني . .

وهذا النمط الوسطى المتميز \_ في النسق الإسلامي \_ هو الذي ميز جميع ألوان العلاقة في ثنائيات: «الدنيا» و«الآخرة» . . «الفرد» و«المجموع» . . «الذات» و«الآخر» . . «الروح» و«المادة» . . إلخ . . . إلخ . .

فافترق «التجديد الإسلامي » عن «التنويس \_ الغربي \_ العلماني» ، لاختلاف السياق والملابسات والمشكلات والتحديات . .

• ولاختلاف الملابسات ، في السياقين الحضاريين — الغربي . . . . . . . . . . . والإسلامي . . كان اختلاف مهمة «التنوير الغربي» عن مهمة «التجديد الإسلامي» . . فالتنوير الغربي قام ليزيح حقبة البابوية ولاهوتها من مجرى سلسلة تواصل مراحل الحضارة الغربية ، فأسقط الحقبة الدينية النصرانية من سياق الحضارة والعمران ، ليجعل إحياءه الحديث ونهضته الحديثة تواصلا مع الطور والحقبة التي سبقت تدين أوربا بالنصرانية . . الحقبة «الإغريقية الرومانية» ، ومؤسسا هذا الإحياء التنويري على كلاسيكيات وإنسانيات أوربا قبل النصرانية . . فكأنه قد حذف من مكونات حضارته تلك «الجملة المعترضة» — النصرانية ، على الأقبل في شئون السدنيا وميادين العمران المحدول الاجتماعي . . بينها مثل «التجديد الإسلامي» العكس تماما . . فكانت مهمة المجددين ، على مر تاريخ الإسلام ، تجديد خيوط الاتصال وتوثيقها بالمنابع المجورية والنقية للإسلام . . وإزاحة الشوائب والعقبات والبدع من قنوات الارتواء من تلك المنابع ، لضهان التواصل الحضاري ، وحتى يكون الإحياء الارتواء من تلك المنابع ، لضهان التواصل الحضاري ، وحتى يكون الإحياء دائها وأبدا إسلاميا! . .

هكذا، جعلت الفروق بين «التنوير - الغربي - العلماني» وبين «التجديد

الإسلامي». . جعلت منها ـ من حيث الفلسفة. . والمنطلقات. . والمقاصد ـ نموذجين من ناذج الإحياء يقفان على طرفي نقيض!! . .

\* \* \*

لكن «تلاميذ» التنوير الغربى العلمانى، فى واقعنا العربى الإسلامى، لا يرون هذه الحقائق. بل لقد بلغ بهم الأمر إلى حد خلط الأوراق على نحو عشوائى. . فنزعموا إبان حملتهم التى استدعوا فيها «التنوير العلمانى» ليواجهوا به « المشروع الإسلامى» فى النهضة والتغيير نعموا أن «المجددين المسلمين» هم «تنويريون»، بالمعنى الغربى للتنوير، وذلك عندما وضعوا أعلام التجديد الإسلامى، الذين ارتادوا، فى عصرنا الحديث، ميادين تجديد الإسلام ليجددوا به دنيا المسلمين . . وضعوهم فى سلة واحدة مع النخبة التى انبهرت بالغرب، وتبنت فلسفته فى التنوير، ونمطه العلمانى فى النهضة والإحياء! . .

فعندما نشروا صحائف «التنوير ـ الغربي ـ العلماني»، التي سودها «جيل الرواد» ـ من أمثال [ الإسلام وأصول الحكم] لعلى عبد الرازق . . و[مستقبل الثقافة في مصر] لطه حسين . . وكتابات سلامة موسى . . و[مستقبل الثقافة في مصر] لطه حسين . . وكتابات سلامة موسى . . و[لخ . . وأيناهم قد وضعوا ، وسط هؤلاء : رفاعة الطهطاوي [٢١٦١ \_ ١٢٩٠ \_ \_ ١٢٩٠ هـ ، ١٢٩٠ هـ ، ١٢٩٠ مـ ١٢٩٠ م. وجمال الدين الأفغاني [١٢٥٠ ـ ١٢٦٠ هـ ١٣٢٨ هـ ، ١٣١٨ م. ، والإمام محمد عبده [١٢٦٥ ـ ١٣٢٣ هـ ١٨٤٨ م. ، بل وكتبوا يقولون : لقد «كان نموذج رجل الدين الذي سعى زمن التنوير إلى تأكيده . . هو نموذج رفاعة الطهطاوي وجمال الدين الأفغاني ومحمد عبده وعبد الرحمن الكواكبي ومحمد فريد وجدى . . وتمثل التراث التنويري في كتب الطهطاوي وفرح أنطون وشبلي شميل وإسماعيل أدهم ولطفي السيد . . »(٢٠)!!

<sup>(</sup>٢) د. جابر عصفور: [ محنة التنوير ]، ص ٣. طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٣م.

وهذا الصنيع الذي يضع «الإيمان» و«الإلحاد» في سلة واحدة!!.. والذي يخلط «التنوير - الغربي - العلماني» بـ «التجديد الإسلامي»، هو صنيع يرقى في نظرنا إلى مستوى «التزوير»، الذي يستدعى وقفة علمية موضوعية نتحقق فيها، بالرجوع إلى كتابات أعلام «التجديد الإسلامي»، من صدق وصحة هذه الدعوى!.. هل حقا يقف محمد عبده مع فرح أنطون؟!.. مع ماكان بينها من خلاف وسجال؟!.. وهل يقف الأفغاني، المنافح عن «الاستقلال الحضاري» مع دعاة استعارة النموذج الغربي، بخيره وشره، بحلوه ومره، بما يُعاب فيه وما يُحمد، بما يُحب فيه وما يُكمد، بما يُحب وسالة الله الطهطاوي: السني.. الأشعري.. صاحب رسالة القول السديد في الاجتهاد والتقليد] مع إسماعيل أدهم صاحب [لماذا أنا ملحد؟]...؟!.. هل يقف «المجددون لدين الإسلام، كي تتجدد به دنيا المسلمين»، مع دعاة النهضة العلمانية التي تطوي صفحة الإسلام من دنيا وشئون وميادين العمران؟!..

تلك هي القضية التي تستدعى «تحقيقا» نتبين به حجم ما في دعواها من «تزوير». . وهو «التحقيق» الذي سنقف بوقائعه عند نهاذج ثلاثة من فكر هؤلاء الأعلام المجددين . . الطهطاوى . . والأفغاني . . والأستاذ الإمام! . .

## ١ - رف عة الطهط وي بين التنوير الغربي .. والتجديد المين التنوير الغربي .. والتجديد المين الم

كان رفاعة الطهطاوى [ ١٢١٦ - ١٢٩٠هـ ، ١٠١٠ - ١٨٧٣ م] أول عين للشرق على الغرب في عصرنا الحديث. ورغم الخلل في صور المقابلة بين حال الشرق وحال الغرب يومئذ، إلا أن التكوين الإسلامي - الأزهري - للرجل، وأيضا تمثيله لمصر الناهضة بقيادة محمد على باشا [ ١١٨٤ - ١٢٦٥ه من «الانبهار» بالغرب، ذلك «الانبهار» الذي «أدهش» آخرين، فشل لديهم ملكات «النقد» و«التمييز»!!..

بل إننا لا نعدو الحقيقة إذا قلنا بعبقرية الطهطاوى في موقفه النقدى من الحضارة الغربية. . ذلك الموقف النقدى الذي جسد أدق المناهج وأكثرها علمية في علاقات الحضارات المتميزة بعضها بالبعض الآخر. . منهج اكتشاف ميادين الفكر التي تمثل «المشترك الإنساني العام»، والدعوة إلى استلهامها . . وتلك التي تمثل «الخصوصيات الحضارية» ، والدعوة إلى الاحتفاظ بالهوية الخاصة والمتميزة فيها !! . .

فالطهطاوى، الذى قرأ أعمال فلاسفة التنوير الغربى العلماني، رأيناه قد ميزبين:

• الفلسفة الوضعية، التي أثمرتها فلسفة التنوير، تلك التي وقفت، ف

سبل المعرفة عند «العقل والتجريب»، رافضة «الوحى والشرع». وبين «علوم التمدن المدنى ـ الطبيعية ـ التجريبية». . فقبل الثانية ، لأنها «مشترك إنسانى عام»، ورفض الأولى، داعيا إلى ضرورة الاعتماد على «الشرع» مع «العقل . . والتجريب» . . وهذا هو منهج الإسلام، الرافض لمنهاج «التنوير ـ الغربى ـ العلمانى»! . .

• كذلك، رفض الطهطاوى - مع «الوضعية» التى تعتمد «العقل. المجرد. والنواميس الطبيعية» وحدهما - «العلمانية»، التى تجعل «العقل. والدنيا» مرجعية للقانون، دون الشرع الإلهّى . فرأيناه يدعو إلى التتلمذ على أوربا فى العلوم الطبيعية والمدنية، التى سبق وأخذتها عن المسلمين، لأنها هى المشترك الإنسانى العام بين كل الحضارات، . . مع إحياء وتجديد وتقنين الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي، ليواكب القانون الإسلامي مستجدات «الوقت. . والحال» . . فنأخذ عن أوربا علوم «التقدم الوطنى» ، ونغترف قوانيننا من «بحر الشريعة الغراء، الذي لم يدع صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسقى والرى»!! . .

• كذلك رفض الطهطاوى «علمانية التنوير الغربى»، تلك التى «هَمَّشَت» الدين والتدين فعزلته عن شئون الحياة وميادين العمران.. رفض الطهطاوى «وضعية التنوير الغربى.. وعلمانيتة».. ودعا إلى مرجعية «الشع.. والعقل.. والتجريب»، بدلا من مرجعية «العقل المجرد.. والنواميس الكونية» وحدهما.. ودعا إلى «إسلامية» الدولة والاجتماع، «بإسلامية القانون».. كما دعا إلى إقامة العمران البشرى والمعارف الإنسانية على كتابى: «الوحى» و«الوجود»... فكان النموذج المتميز «للتجديد الإسلامي» عن «التنوير الغربى العلمانى»..

وإذا كانت كتابات الرجل ـ عبر أعمال ومراحل مشروعه الفكرى ـ هي شاهدنا على هذا الذي نقول، فنقذف بحقه على باطل «تـ الاميذ التنوير

الغربى»، ليدمغه فيزهقه!!.. فإننا سنختار من هذه الكتابات نصوصا قاطعة الدلالة على هذه الحقائق، وأيضا شاهدة على تمثيلها لموقفه الثابت من هذه القضايا، منذ أن كتب كتابه الأول ـ وهو فى باريس ـ [ تخليص الإبريز فى تلخيص باريز] ـ وحتى نهايات مشروعه الفكرى..

• فهو يرفض العلمانية الغربية ، التي «همشت» الدين ، وعزلته عن شئون العمران الدنيوى ، وجعلته شأنا فرديا خاصا . . حتى لقد أشاعت «الكفر» في باريس ، جاعلة فيها تلك «المفارقة» بين «التقدم في العلوم المدنية» وبين الفلسفة اللادينية ، فلسفة «البدع والضلالات» . . يرفض الطهطاوى هذا . . بل ويصوغ هذا الرفض شعرا يبدأ به هذا الموقف النقدى ، المحتكم للمعايير الإسلامية ، فيقول :

«أيوجد مثل باريس ديار شموس العلم فيها لا تغيب وليل الكفر ليس له صباح أمّا هذا، وحقكم، عجيب!

فهذه المدينة، كباقى مدن فرنسا وبلاد الإفرنج العظيمة، مشحونة بكثير من الفواحش والبدع والضلالات، وإن كانت من أحكم بلاد الدنيا وديار العلوم البرانية . . التى تجلب الأنس وتزين العمران .

إن أكثر أهل هذه المدينة إنها له من دين النصرانية الاسم فقط، حيث لا يتبع دينه، ولا غيرة له عليه، بل هو من الفرق المُحَسِّنة والمُقبِّحة بالعقل. أو فرُقَة من الإباحيين الذين يقولون إن كل عمل يأذن فيه العقل صواب. ولذلك فهو لا يصدق بشيء مما في كتب أهل الكتاب، لخروجه عن الأمور الطبيعية. إن كتب الفلسفة بأسرها محشوة بكثير من البدع المخالفة لسائر الكتب السهاوية»!..

• ثم يبلغ الطهطاوى قمة الحسم فى رفض «التنوير الغربى العلمانى»، الذى أقام المعرفة الوضعية على «العقل المجرد». . و«النواميس

الطبيعية » وحدهما ، قائلا إنه لا عبرة بتحسين العقل والتجريب أو تقبيحها إلا إذا انضم «الشرع . . والوحى» إليهما في التحسين والتقبيح . . يبلغ في هذا الموقف النقدى قمة الحسم ، فيقول : «إن تحسين النواميس الطبيعية لا يُعْتَدّ به إلا إذا قرره الشارع . . والتكاليف الشرعية والسياسية ، التي عليها نظام العالم ، مؤسسة على التكاليف العقلية الصحيحة ، الخالية عن الموانع والشبهات ، لأن الشريعة والسياسة مبنيتان على الحكمة المعقولة لنا أو التعبدية التي يعلم حكمتها المولى سبحانه ، وليس لنا أن نعتمد على ما يُحسّنه العقل أو يُقبّحُه إلا إذا ورد الشرع بتحسينه أو تقبيحه . .

والذى يرشد إلى تزكية النفس هو سياسة الشرع . . ومرجعها الكتاب العزيز . . الجامع لأنواع المطلوب من المعقول والمنقول ، مع ما اشتمل عليه من بيان السياسات المحتاج إليها في نظام أحوال الخلق ، كشرع النواجر المفضية إلى : حفظ الأديان ، والعقول ، والأنساب ، والأموال ، وشرع مايدفع الحاجة على أقرب وجه يحصل به الغرض ، كالبيع والإجارة والنواج وأصول أحكامها .

فكل رياضة لم تكن بسياسة الشرع لا تثمر العاقبة الحسنى.

ولا عبرة بالنفوس القاصرة، الذين حَكَّموا عقولهم بها اكتسبوه من الخواطر التي ركنوا إليها تحسينا وتقبيحا، وظنوا أنهم فازوا بالمقصود، بتعدى الحدود.

فينبغى تعليم النفوس السياسة بطرق الشرع لا بطرق العقول المجردة.

ومعلوم أن الشرع لا يحظر جلب المنافع ولا درء المفاسد، ولا ينافى المتجددات المستحسنة التى يخترعها من منحهم الله تعالى العقل وألهمهم الصناعة . . »(١)!

<sup>(</sup>۱) الطهطاوى: [ الأعمال الكاملة]، جــــــ، ص ۱۵۹، ۱۲۰، ۷۹, ۱۲۰، ۳۸٦، ۴۷۷، ۳۲، ۲۸۳، ۳۸۷ . ۳۸۷. دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة بيروت ، سنة ۱۹۷۳م.

فعلى حين رفع فلاسفة التنوير الغربي شعار: «لا سلطان على العقل إلا للعقل» ، قال الطهطاوي عنهم: «لا عبرة بالنفوس القاصرة ، الذين حَكَّموا عقولهم» المجردة وحدها ، دون الشرع!! . .

وعلى حين قال «التنويريون العرب» ، من جيل «الرواد»: إن الدين لا علاقة له بالسياسة ، وليس مقوما من مقومات الدولة وسياستها. . قال الطهطاوى: إن السياسة ، كالشريعة ، مبنيتان على «الحكمة المعقولة لنا» أو «التعبدية» التى جاء بها الوحى عن الله ، سبحانه وتعالى . . «وكل رياضة لم تكن بسياسة الشرع لا تثمر العاقبة الحسنى»! . .

وعلى حين قال «تلاميذ التنوير المعاصر»، عندنا: «إن العقل قرين التجريب. والعقل ضد النقل»! . . قال الطهطاوى: « . . ينبغى تعليم النفوس السياسة بطرق الشرع، لا بطرق العقول المجردة»!! . .

فأى «تزوير» ذلك الذي يضع الطهطاوي، «المجدد الإسلامي»، في سلة ذلك «التنوير ـ الغربي ـ العلماني»؟!..

• وفي الوقت الذي أقام فيه «التنوير - الغربي - العلماني» معارفه على ساق واحدة، هي «كتاب الكون المنظور»، رافضا اعتماد الوحي - كتاب الله المقروء - مصدرا لهذه المعارف . . رأينا الطهطاوي منافحا عن المنهاج الإسلامي الذي يقيم المعارف الإنسانية على كتابي: الوحي، والكون، لتجمع بين علوم الشرع والطبيعة ، فيتحدث عن الآمال المعلقة على أهل الأزهر الشريف، في أن يضيفوا «المعارف البشرية المدنية» إلى «المعارف الشرعية»، فيقول : «إن مدار سلوك جادة الرشاد والإصابة ، منوط - بعد ولى الأمر - بهذه العصابة - [ عصبة طلاب الأزهر وعلمائه] - التي ينبغي أن تضيف إلى ما يجب عليها من نشر:

(أ) السنة الشريفة، ورفع أعلام الشريعة المنيفة.

(ب) معرفة سائر المعارف البشرية المدنية، التي لها مدخل في تقدم الوطنية . . »

ويؤكد على أن مطالبنا ومقاصدنا وغاياتنا من التواصل مع الغرب الحضارى، ليست استعارة خصوصياته وإنسانياته وفلسفاته المغايرة لإسلاميتنا، وإنها استعادة «العلوم الحِكْمِيَّة». . الطبيعية . . التى هي مشترك إنسانى عام . . تلك التى أخذها المسلمون عن اليونان، ثم طوروها، وأخذها الأوربيون عن المسلمين، ثم طوروها . . فهى طلبتنا وغايتنا، وليست «وضعية العقل لا النقل» ولا «تنوير: لا سلطان على العقل إلا للعقل»!! . . ينبه الطهطاوى على حقيقة تمثيل هذه العلوم الطبيعية . . الموضوعية . المحايدة «للمشترك الإنسانى العام»، فيقول لأهل الأزهر: « . . وإن هذه العلوم الحِكْمِيَّة العملية ، التى يظهر الآن أنها أجنبية ، هي علوم إسلامية ، نقلها الأجانب إلى لغاتهم من الكتب العربية ، ولم تزل كتبها إلى الآن في خزائن ملوك الإسلام كالذخيرة » (٢)! . .

يقول هذا، لا «ليسهل» قبول هذه العلوم على قومه. . فلم يقل ذلك عن فلسفة الغرب ووضعيته وتنويره وعلمانيته . . وإنها قال ذلك فقط عن «العلوم الحِكْميَّة العملية»، علوم «التمدن المدني»، وهي غير الفلسفات والإنسانيات . . فكان عبقريا إسلاميا في تمييزه بين ما يقبل وما يرفض في تفاعل الحضارات! . .

• وعلى حين عزلت «علمانية التنوير الغربي» الدين عن «عرش القانون»، وأجلست مكانه «إرادة الإنسان»، حتى ولو أحلت الحرام الديني وحللت الحرام الديني . . و«المصلحة» المجردة من «الاعتبار الشرعي» . . وما أسمته بد «القانون الطبيعي» ـ الذي لم تقل لنا من الذي وضعه؟! . .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق . جـ ١ ، ص ٥٣٣ ، ٥٣٤ .

على حين صنعت «علمانية التنوير الغربي» ذلك مع القانون. وسار على درجها «التنويريون العرب» ، فصاح على عبد الرازق: «يا بعد ما بين السياسة والدين»! . . ونفى طه حسين أن يكون الدين أو اللغة من مقومات بناء الدولة . . وتخندق «تـلاميذهم» دفاعا عـن «القانون الوضعي» ، ذي الفلسفة الغربية في التشريع ، وضد «إسلامية القانون» في المجتمعات الإسلامية . . على حين تميز «التنوير العلماني» ـ في بلاد النشأة . . وفي دوائر «التبعية»! ـ بهذا الموقف من الشريعة الإسلامية . . كان الطهطاوي واضحا وحاسما في الرفض لعلمانية القوانين في بـلادنا ، بعـد أن رفض علمنتها في الواقع الغربي ، على النحو الذي سبقت إشارتنا إليه . .

فعندما ترجم [ مجموع قوانين نابليون]، نبه في تقديمه لطبعته ، سنة ١٢٨٣ هـ ١٨٦٦ م ، على أن الغرض من ترجمته هو الإحاطه بالقوانين التي يحكم بها التجار الأجانب في بلادهم ، لنكون على دراية بها أثناء المخالطات والمعاملات التجارية الخارجية معهم ، وذلك «حتى لا يجهل أهل هذا الوطن أصول الممالك الأخرى ، لا سيما وأن علاقات الاقتضاء ، ومناسبات الأخذ والعطاء ، تدعو إلى الإلمام بمثل تلك الأصول الوضعية ، ليكون من يتعامل معهم في تسوية الأمور على بصيرة . . . »(٣)!

فلم تكن ترجمة [ مجموع قوانين نابليون] ـ «الوضعية» ـ لتكون قانون الحكم والتقاضي في بلاد المسلمين! . .

وعندما ترجم الطهطاوى [قانون أحكام التجارة] من مجموعة قوانين نابليون - نبه مرة ثانية في مقدمة طبعتها ، سنة ١٢٨٥هـ ١٨٦٨م على أن الغرض من ترجمتها هو «معرفة أرباب التجارة عندنا بقوانين المعاملة الجارية عند الأجانب، والاطلاع عليها لمن يعقد عقود التجارات معهم» (١٠)! . . وليس استبدالها بالفقه الإسلامي في المعاملات التجارية!! . .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. جـ٥، ص ٣٦٧. طبعة بيروت، سنة ١٩٨١م

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق. جـ٥، ص ٣٦٩.

فلها لمح الطهطاوى بداية الثغرة التي تسرب منها القانون الوضعى الغربى، جزئيا، إلى دائرة جزئية محدودة، هي الفصل في المنازعات بين التجار المصريين والأجانب في «المجالس التجارية المختلطة»، أواخر ستينيات القرن التاسع عشر، عندما زادت المخالطات والمعاملات مع أوربا، بعد عقد امتياز حفر «قناة السويس». عند ذلك هب الرجل مدافعا عن جدارة الشريعة الإسلامية بأن تكون لها الحاكمية في القانون كله، وعن كفاءتها في الوفاء بجميع مقتضيات «الوقت والحال»، إذا نحن نهضنا بالاجتهاد فيها والتقنين لتراثها. . . فكتب يقول:

"إن مخالطات تجار الغرب ومعاملتهم مع أهل الشرق أنعشت نوعا همم هؤلاء المشارقة، وجددت فيهم وازع الحركة التجارية، وترتب على ذلك نوع انتظام، حيث ترتب الآن في المدن الإسلامية مجالس تجارية مختلطة لفصل الدعاوى والمرافعات بين الأهالي والأجانب بقوانين في الغالب أوربية، مع أن المعاملات الفقهية لو انتظمت، وجرى عليها العمل، لما أَخَلَّت بالحقوق، بتوفيقها على الوقت والحالة، مما هو سهل العمل على من وفقه الله لذلك من ولاة الأمور المستيقظين. ولكل مجتهد نصيب. ومن أمعن النظير في كتب الفقه الإسلامية، ظهر له أنها لا تخلو من تنظيم الوسائل النافعة من المنافع العمومية، حيث بوبوا للمعاملات الشرعية أبوابا مستوعبة للأحكام التجارية، والمعاربة، والقرض، والمخابرة، والعارية والصلح،

إن بحر الشريعة الغراء، على تفرع مشارعه، لم يغادر من أمهات المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسقى والرى، ولم تخرج الأحكام السياسية عن المذاهب الشرعية، لأنها أصل، وجميع مذاهب السياسات عنها بمنزلة الفرع . . . »(٥)! . .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق. جـ١، ص ٤٤٥، ٣٦٩، ٣٧٠.

هذا هو رفاعة الطهطاوى . . يدعو هنا إلى "إسلامية القانون" ، ويتحدث عن "بحر الشريعة الغراء ، المتفرع المسارع ، الذى لم يغادر من أمهات المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسقى والرى"! . .

والذى ارتاد ميدان «اليقظة الإسلامية الحديثة»، عندما دعا «ولاة الأمور المستيقظين المجتهدين» إلى «توفيق تراثنا في الفقه الإسلامي على مقتضيات الوقت والحالة»، تحقيقا لمتطلبات «إسلامية القانون»! . .

وهو الذى دعا \_ كما سبقت إشارتنا \_ إلى «إسلامية مصادر المعرفة» ، باعتماد «الشرع» مع «النواميس الطبيعية» . . رافضا اكتفاء «التنوير الغربى» بهذه «النواميس الطبيعية» ، وإهداره للوحى والشرع . .

كما دعا إلى «إسلامية سبل المعرفة»، عندما رفض التحسين والتقبيح - فى «التنوير الغربى» - بالعقل المجرد والتجريب وحدهما، معلقا التحسين والتقبيح بالعقل على تأييد الشرع لهذا التحسين والتقبيح . . مصدرا حكمه على فلسفة التنوير الغربى بأن «كتبها بأسرها محشوة بكثير من الفواحش والبدع والضلالات المخالفة لسائر الكتب السهاوية»!! . . ومصدرا حكمه أيضا على فلاسفة «التنوير - الغربى - العلمانى» بأنهم أصحاب «النفوس القاصرة ، الذين حكموا عقولهم بها اكتسبوه من الخواطر التى ركنوا إليها تحسينا وتقبيحا ، وظنوا أنهم فازوا بالمقصود ، بتعدى الحدود . . حدود الشرع وسياسته المبنية على الحكمة المعقولة لنا ، أو التعبدية التى يعلم حكمتها المولى سبحانه . . »!!

هذا هو الطهطاوى . . المجدد الإسلامى . . الذي يحشره «تلامذة التنوير \_ الغربى \_ العلمانى » في زمرة سلامة موسى . . وشبلى شميل . . وفرح أنطون . . وإسماعيل أدهم . . وأمشالهم من دعاة «العلمانية» ، ونزع «الإسلامية» عن الدولة والقانون والمجتمع والعمران . . بل ومن الدعاة إلى «الإلحاد»!! . .

فهل هناك «تزوير» أكثر من هذا الذي يقترفه «تلامذة التنوير»؟! . .

# ٢- جمسال الدين الأفغاني بين الشور الغرب. والتجديد الإسلام

عندما يوضع جمال الدين الأفغاني [٢٥٤] \_ ١٣١٤هـ، ١٣٨٩ \_ ١٨٩٧ م] \_ صاحب [ الرد على الدهريين] \_ مع إسماعيل أدهم [ ١٣٢٩ \_ ١٣٥٩ هـ، ١٩١١هـ، ١٩١١ \_ في «سلة » ١٣٥٩هـ، ١٩١١ \_ في «سلة » واحدة ، هي «سلة» «التنوير \_ الغربي \_ العلماني» ، فإننا نكون بإزاء لون من الجرأة على الحق والحقيقة ، تفقد أصحابها الحد الأدنى من عدالة المفكرين وأمانة العلماء! . .

وعندما يوضع الأفغانى، «موقظ الشرق»، و«فيلسوف الإسلام»، مع سلامة موسى [ ١٣٠٥ - ١٣٧٧هـ، ١٨٨٨ ـ ١٩٥٨ م] الذى قال إن الرابطة الشرقية سخافة، والرابطة الدينية وقاحة!!.. فإننا نكون بإزاء مستوى جرىء من مستويات «التزوير»!!..

بل إنه عندما يوضع الأفغانى وطه حسين فى «مدرسة نهضوية» واحدة، بزعم أنها من رموز «التنوير» بالمعنى الغربى - فإن الأمر يحتاج إلى مراجعة وتحقيق وتصحيح . . فطه حسين، فى مرحلة انبهاره بالتنوير الغربى ، هو الذى قال - فى كتابه [ مستقبل الثقافة فى مصر] - : إن سبيلنا إلى النهضة هو سبيل أوربا، فالطريق واحدة فذة ليس لها تعدد « أن نسير سيرة الأوربيين ونسلك طريقهم »(١). . بينها الأفغانى هو الداعى ، فى النهضة ، إلى أن

<sup>(</sup>١) [مستقبل الثقافة في مصر]، جدا، ص ٤٥.

يتمسك الشرقيون «بالأصول التي كان عليها آباؤهم وأسلافهم..» ، والمحذر من سلوك الطريق الغربي في النهضة الشرقية ، إذ «لا ضرورة ، في إيجاد المنعة ، إلى اجتماع الوسائط وسلوك المسالك التي جمعها وسلكها بعض الدول الغربية الأخرى . ولاملجئ للشرقي في بدايته أن يقف موقف الأوربي في نهايته ، بل ليس له أن يطلب ذلك . وفيها مضى أصدق شاهد على أن من طلبه - [ من دعاة التحديث على النمط الغربي] - فقد أوقر [أعجز] نفسه وأمته وقرًا وأعجزها وأعوزها» (٢)!!

وإذا كان دعاة «التنوير \_ الغربى \_ العلماني»، في وطن العروبة وعالم الإسلام، من جيل «الرواد» كانوا أم من جيل «التلاميذ»، قد اجتمعوا على تبنى نموذج التحديث الغربى، حتى لقد اعتبر طه حسين أننا «ملزمون» بذلك أمام أوربا!! . . إذ «التزمنا أمام أوربا أن نذهب مذهبها في الحكم، بذلك أمام أوربا!! . . إذ «التزمنا أمام أوربا أن نذهب مذهبها في الحكم، ونسير سيرتها في الإدارة، ونسلك طريقها في التشريع»! (٣)! \_ على حد قوله، بل «اعترافه»!! \_ . . فإن جمال الدين الأفغاني هو الذي أدان نقل «التمدن الغربي» لينهض به الشرق الإسلامي، حتى لقد عد أنصاره، من دعاة «التنوير \_ الغربي»، «عملاء» يمثلون ثغرات في جدار المقاومة الحضارية للأمواب، ثم يثبتون أقدامهم!! . . فكتب في إدانة «التحديث على النمط الغربي»، و«التمدن الأوربي» الذي استورده العثمانيون، واستلهمته مصر الغربي»، و«التمدن الأوربي» الذي استورده العثمانيون، واستلهمته مصر في عصر محمد على باشا [ ١١٨٤ – ١٢٦٥ هـ ، ١٧٧٠ – ١٨٤٩ م] . . كتب الأفغاني في إدانة هذا «التحديث الغربي» يقول : «لقد شيدالعثمانيون عددا من المدارس على النمط الجديد، وبعثوا بطوائف من شبانهم إلى البلاد

<sup>(</sup>٢) [ الأعمال الكاملة] ، ص ٥٣٣ . دراسة وتحقيق: د . محمدعمارة . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٦٨ م .

<sup>(</sup>٣) [ مستقبل الثقافة في مصر]، جـ١ ، ص ٣٦.

الغربية ليحملوا إليهم ما يحتاجون إليه من العلوم والمعارف والآداب، وكل ما يسمونه «تمدنا»، وهو، في الحقيقة، تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني!

فهل انتفع المصريون والعثمانيون بها قدموا لأنفسهم من ذلك، وقد مضت عليهم أزمان غير قصيرة؟! . . نعم، ربها وجد بينهم أفراد يتشدقون بألفاظ الحرية والوطنية والجنسية وماشاكلها . . وسموا أنفسهم : زعهاء الحرية! . . ومنهم آخرون قلبوا أوضاع المبانى والمساكن وبدلوا هيئات المآكل والملابس والفرش والآنية ، وسائر الماعون ، وتنافسوا في تطبيقها على أجود ما يكون منها في المهالك الأجنبية ، وعدوها من مفاخرهم . . فنفوا بذلك ثروة بلادهم إلى غير بلادهم! . . وأماتوا أرباب الصنائع من قومهم! . . وهذا جدع لأنف الأمة ، يشوه وجهها ، ويحط بشأنها! . .

لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها ، يكونون فيها منافذ لتطرق الأعداء إليها . . وطلائع لجيوش الغالبين وأرباب الغارات ، يمهدون لهم السبيل ، ويفتحون الأبواب ، ثم يثبتون أقدامهم (٤)!! . . » .

فكيف يوضع صاحب هذه «الإدانة» لتحديث الشرق بالتنويرالغربي مع دعاة هذا التحديث بذلك التنوير؟!..

\* \* \*

وإذا كان «التنوير ــ الغربى ـ العلمانى» قد أزاح الدين من مرجعية النهضة والدولة والاجتماع والعمران . . ووقف بهذه المرجعية عند الواقع المادى، وعند العقل والتجريب . . وجاء الذين انبهروا به من مفكرينا ومثقفينا فاجتمعوا جميعا على هذا الاستبعاد للدين من مرجعية النهضة

<sup>(</sup>٤) [ الأعمال الكاملة] ، ص ١٩٥ ـ ١٩٧ .

المنشودة. . فقال على عبد الرازق [ ١٣٠٥ \_ ١٣٨٦ ه... ١٩٦٦ و ١٩٦٦ م]: «إن بعد ما بين السياسية والدين» (٥)! . . وقال طه حسين: «إن وحدة الدين، ووحدة اللغة ، لا تصلحان أساسا للوحدة السياسية ولا قواما لتكوين الدول» (٢)! . . وقال سلامة موسى : «إنه إذا كانت الرابطة الشرقية سخافة ، فإن الرابطة الدينية وقاحة ، وإننا أبناء القرن العشرين أكبر من أن نعتمدعلى الدين جامعة تربطنا . . والرابطة الحقيقية هي رابطتنا بأوربا ، التي أخذنا عنها حضارتنا وثقافتنا» (٧)! . . حتى لقد عد رابطة «الجامعة الإسلامية : ردة عن الوطنية» (٨)؟! .

إذا كان هذا هو موقف «التنوير ـ الغربي» من الدين ـ وهو موقف دعاته من «النخبة» التي انبهرت به ـ فكيف يوضع الأفغاني في هذا المعسكر الفكري . . وهو الرجل الذي أصبح علما ، في تراثنا الحديث على تيار: النهضة الإسلامية ، وتجديد دين الإسلام لتتجدد به دنيا المسلمين؟! . . وعلما على الدعوة إلى رابطة «الجامعة الإسلامية»؟! . .

إن إسلامية النهضة لوطن العروبة وعالم الإسلام، واعتمادالإسلام مرجعية أولى وأساسية لتجديد شباب النهضة الإسلامية، كما كان المرجعية الأولى والأساسية للنهضة الإسلامية الأولى، كان مندهب الأفغانى، الذي عاش له، وجاهد في سبيله، ومات منافحا عنه، وأقام له في واقعنا ركائز فكرية، وتيارًا نهضويا لا زالت امتداداته وصوره المعاصرة قائمة وفاعلة حتى الآن. . . بل إننا نستطيع أن نقول إن هذا التيار وهذا المذهب في إنهاض الأمة بالإسلام، وفي اعتماد الإسلام المرجعية الأولى في النهوض، أي في الأمة بالإسلامية العمران والنهضة والحياة الإسلامية» هو النقيض لمذهب

<sup>(</sup>٥) [ الإسلام وأصول الحكم]، ص ٦٩. (٦) [ مستقبل الثقافة في مصر ]، جـ ١، ص ١٦.

<sup>(</sup>٧) [اليوم والغد]، ص ١٨٧ ـ ١٨٩ . (٨) المرجع السابق . ص١٩٢.

«التنوير \_ الغربى \_ العلماني» الذي استعاره نفر من أبناء أمتنا طريقا للتحديث! . .

إننا لو ذهبنا لنجمع نصوص الأفغاني التي كتبها في « إسلامية النهضة والعمران» لاحتجنا إلى جمع الجزء الأكبر من أعماله الفكرية . . ولذلك ، فلا مفر من الوقوف عند نهاذج شاهدة من هذه النصوص . .

• لقد كان مذهبه واضحا وحاسما في مرجعية الدين، كالمقوم الأول للاجتماع الإنساني . . «فالدين: قوام الأمم، وبه فلاحها، وفيه سعادتها، وعليه مدارها . . (٩).

والعقائد الأساسية التي تمثل حوافر الإنسان إلى النهوض، والتي هي عقائد بمثابة الأركان لوجود الأمم والأعمدة لبنيان اجتهاعها ومدنيتها، هي عقائد جاء بها الدين. . فلقد «أكسب الدين عقول البشر ثلاث عقائد، وأودع نفوسهم ثلاث خصال، كل منها ركن لوجود الأمم وعهاد لبناء هيئتها الاجتهاعية وأساس محكم لمدنيتها، وفي كل منها سائق يحث الشعوب والقبائل على التقدم لغايات الكهال والرقي إلى ذرى السعادة، ومن كل واحدة وازع قوى يباعد النفوس عن الشر، ويزعها عن مقارفة الفساد، ويصدها عن مقاربة مايبيدها ويبددها:

العقيدة الأولى: التصديق بأن الإنسان ملك أرضى، وهو أشرف المخلوقات.

والثانية: يقين كل ذى دين بأن أمته أشرف الأمم، وكل مخالف له فعلى ضلال وباطل.

والثالثة: جزمه بأن الإنسان إنها ورد هذه الحياة الدنيا لاستحصال كهال يهيئه للعروج إلى عالم أرفع وأوسع من هذا العالم الدنيوى. . . » (١٠) .

<sup>(</sup>٩) [ الأعمال الكاملة]، ص ١٣١. (١٠) المصدرالسابق. ص ١٤١.

فأركان وجود الأمم . . وأعمدة بنيان هيئتها الاجتماعية . . والأسس المحكمة للمدنية . . وحوافز التقدم والارتقاء ، هي العقائد التي تكتسبها عقول البشر من الدين!! . .

فهل في هذا المذهب ما يجمع صاحبه بفلاسفة «التنوير \_ الغربي»، القائمة على نقض الدين، واستبعاده من مرجعية النهضة، والاكتفاء والاستغناء عن الدين بالعقل والتجريب؟!..

• وإذا كانت «السعادة» هي المقصد الأعظم للإنسان، في هذه الحياة، وفيها وراءها. كانت كذلك قديها وما زالت، وستظل المقصد الإنسانية الأعظم. فإن الأفغاني يقطع بأن « السبب المفرد» لهذه السعادة الإنسانية هو الدين! . . « . . فلم تبق ريبة أن الدين هو السبب المفرد لسعادة الإنسان» . فلو قام الدين على قواعد الأمر الإلمّي الحق، ولم يخالطه شيء من أباطيل من ينزعمونه ولا يعرفونه، فلا ريب أنه يكون سببا في السعادة التامة والنعيم الكامل، ويذهب بمعتقديه في جواد الكهال الصورى والمعنوى، ويصعد بهم إلى ذروة الفضل الظاهرى والباطني، ويرفع أعلام المدنية لطلابها، بل يفيض على التمدين من ديم الكهال العقلي والنفسي ما يظفرهم بسعادة الدارين . . . » (١١).

فالسعادة التامة . . والنعيم الكامل . . والكمال الصورى والمعنوى . . وذروة الفضل الظاهرى والباطنى . . والمدنية المتميزة بالكمال العقلى والنفسى \_ أى المادى والروحى \_ . . كل هذه الفضائل والنعم من ثمرات الدين!!

فهل في هذا وجه شبه مع «التنوير \_ الغربي \_ العلماني» الذي صنع إحياء حضاريا مجردا من الدين؟! . .

<sup>(</sup>١١) المصدر السابق. ص ١٧٣.

• وإذا كانت «النخبة» التي تغربت، قد بررت تبنيها للنموذج الغربي في التنوير والنهضة . . بدعوى تماثل تطورنا الحضاري وتطور الغرب الحضاري، ومن ثم تماثل المشكلات، وتماثل الحلول. . فصوَّر على عبدالرازق إسلامنا \_ كالنصرانية \_ دينا لا دولة ، ورسالة روحية لا شائبة فيها للحكم والسياسة!! . . وصور رسولنا ، عليه ، داعيا ومبلغا لرسالة دينية ، لم يأخذ الناس بشريعتها، ولم يقم فيهم دولة ولا حكومة . . كما كان حال الخالين من الرسل، الذين وقفوا عند حدود البلاغ!! . . وصور طه حسين عقلنا بأنه يوناني . . ولم يغير القرآن من يونانيته ، كما لم يغير الإنجيل من يونانية العقل الأوربي، لأن القرآن - كما زعم - لا يعدو أن يكون مصدقا للإنجيل!! . . واجتمع هؤلاء « التنويريون ـ العلمانيون » على إقامة التناقض بين «العقل» و«النقل»، فدعوا إلى «عقلانية» لا سلطان للنقل فيها، حتى لقد كتب أحدهم يقول ملخصا مذهبهم في «التنوير»: «إن التجريب قرين العقل. . والعقل نقيض النقل» (١٢) . . فخيروا الناس بين عقلانية لا نقل فيها \_ أي عقلانية ملحدة \_ وبين دين ووحي ونقل ، زعموا استحالة قبوله للعقل والعقلانية!! . . إذا كان هذا هو مذهب أهل «التنوير ـ الغربي ـ العلماني». . فكيف يسوغ لعاقل أن يضع في سلتهم هذه جمال الدين الأفغاني، وهو الذي تحدث عن تفرد الإسلام على كل الديانات الأخرى بـ «العقل» و «البصيرة»، أي جمعـ بين «العقل» و «الـ وجـ دان»، كسبل للمعرفة، ومن ثم انتفاء التناقض الذي نفذ منه «التنوير ــ الغربي» إلى قلعة اللاهوت النصراني الأوربي؟! . . .

يقول الأفغاني عن هذه الخصوصية الإسلامية الجامعة «للعقل» و«البصيرة» إلى الحد الذي أصبح فيه «العقل الإسلامي» هو «مشرق

<sup>(</sup>١٢) د. جابر عصفور : «عـن التجريب والدولة المدنية» ـ صحيفة [ الحيـاة] ، عدد ١٣ يونيو، سنة ١٩ ٩ م .

الإيان»، والساء التى تشرق فيها شمس العقلانية الإسلامية المتميزة!! يقول معذا المجدد \_ الذى «يزوّر» المتغربون الحديث عنه ليضعوه فى سلة شبلى شميل، وفرح أنطون، وسلامة موسى، وإساعيل أدهم \_! . . «إن الدين الإسلامى يكاد يكون متفردا بين الأديان بتقريع المعتقدين بلا دليل، وتوبيخ المتبعين للظنون، وتبكيت الخابطين فى عشواء العماية، والقدح فى سيرتهم، هذا الدين يطالب المتدينين أن يأخذوا بالبرهان فى أصول دينهم، وكلما خاطب خاطب العقل، وكلما حاكم حاكم إلى العقل، تنطق نصوصه بأن السعادة من نتائج العقل والبصيرة، وأن الشقاء والضلالة من لواحق الغفلة وإهمال العقل وإنطفاء نور البصيرة . وقلما يوجد من الأديان مايساويه أو يقاربه فى هذه المزية، وأظن غير المسلمين يعترفون لهذا الدين بهذه الخاصة المجليلة . . .

إن العقل مشرق الإيمان، فمن تحول عنه فقد دابر الإيمان. وإن فرقا بين ما لايصل العقل إلى كنهه، فيعرف بأثره، وبين ما يحكم العقل باستحالته. فالأول معروف عند العقل، يقر بوجوده، ويقف دون سرادقات عزته. أما الثانى فمطروح من نظره، ساقط من اعتباره، لايتعلق به عقد من عقوده، فكيف يصدق به وهو قاطع بعدمه؟!»(١٣).

فهذا المذهب الإسلامي في «العقلانية الإسلامية» المتميزة، يؤاخي ما بين «العقل» و«الإيهان»، إلى الحد الذي يجعل فيه « العقل مشرق الإيهان»، بدون «سهائه» لا يمكن أن يطلع ويشرق « الإيهان». وهو مذهب يُوَذِّن في أهل الفكر والرأى بتميز إسلامي يجعل من تصور مشكلات تطورنا الحضاري على النحو الذي كانت عليه مشكلات تطور حضارة الغرب، لتتهاثل الحلول. . يجعل من هذا التصور «عبثا» لايليق! . .

<sup>(</sup>١٣) [ ا لأعمال الكاملة ]، ص ١٧٧ .

• وإذا كان هذا هو مقام الدين، عند الأفغاني، في بناء الأمم، وتأسيس المدنية، واستنفار الشعوب للارتقاء والتقدم. حتى لقد جعله «السبب الفرد لسعادة الإنسان». .

وإذا كانت هذه هي رؤيته لتميز الإسلام بالعقلانية.. وتميز عقلانيته بالإيمان.. فلم يكن غريبا أن يخالف الأفغاني أولئك الذين أرجعوا بداية تراجع المسلمين وانحطاط تمدنهم إلى النيزيف المادي — «الحربي». والاقتصادي» ـ المذي سببته الغزوة «الصليبية ـ التترية» — على امتداد قرنين من الزمان [ ٤٨٤ \_ ، ٢٩٩ ـ ، ٢٩٩ م].. فأرجع الأفغاني بداية هذا الانحطاط إلى «الاختراق الفكري» الذي أحدثه «الفكر الباطني» في تصورات المسلمين.. فبه توجهت «السهام» إلى «سبب النهوض»، فكانت بداية التراجع والانحطاط.. «لقد ذهب المؤرخون إلى أن بداية الانحطاط في سلطة المسلمين كان يوم ظهور الآراء الباطلة والعقائد النيشرية (الدهرية) في صورة الدين، وسريان هذه السموم القاتلة في نفوس أهل الدين الإسلامي» (١٤)!!

«فالدواء» الندى رآه فلاسفة التنوير الغربى لتخلفهم وانحطاطهم الحضارى ـ «دواء»: استبعاد الدين من مرجعية النهضة والعمران ـ قد رآه الأفغانى « الداء» الذى أصاب حياتنا الإسلامية ، فدخل بحضارتنا دور التراجع والانحطاط . . . لقد تمثلت « المادية ـ اللادينية» و «العلمانية ـ الوضعية» لفلاسفة التنوير الغربى «الدواء» الشافى من « داء الدين واللاهوت» . . ورأى الأفغانى فى هذه «المادية ـ الدهرية» السبب الأول فى «الغبش» الذى أصاب تصورات المسلمين لإسلامهم ، والذى أحدث فى

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق. ص ١٦١.

مسيرتهم الحضارية بداية التراجع والانحطاط! . . فكيف يوضع الرجل مع دعاة هذا «التنوير ـ الغربي ـ العلماني»في سلة واحدة؟! . .

• فإذا جاء الأفغانى إلى الحديث عن "وسائل النهوض من السقوط"، وجدناه، بعد استعراضه لمذاهب أهل الفكر في هذا الموضوع، ومنها مذهب المتغربين، الذين يرون في استعارة "التمدن الغربي" السبيل للنهوض، وهو المذهب الذي أدانه، بل ورأى فيه خيانة للأمة، و"خبلا جديدا"! يفتح في جدار المقاومة الحضارية الثغرات لجيوش الغالبين وأرباب الغارات!!.. فالمقلدون لتمدن الأمم الأخرى "ليسوا أرباب تلك العلوم التي ينقلونها، وإنها هم حملة، نقلة!.. لا يراعون فيها النسبة بينها وبين مشارب الأمة وطباعها.. وهم ربها لا يقصدون إلا خيرا، إن كانوا من المخلصين!.. لكنهم يوسعون بذلك الخروق حتى تعود أبوابا.. لتداخل الأجانب فيهم تحت اسم: النصحاء، وعنوان: المصلحين، وطلاب الإصلاح، فيذهبون بأمتهم إلى الفناء والاضمحلال، وبئس المصير.. "(١٥)!

بعد استعراض الأفغانى لمذاهب أهل الفكر فى « وسائل النهوض من السقوط»، نراه يرفض هذه المذاهب \_ وفى مقدمتها وعلى رأسها مذهب «استعارة التمدن الغربى» \_ ثم يقطع بأن لاسبيل للنهوض من هذا السقوط الحضارى الذى نحن فيه إلا بالإسلام . . فيقول :

«لا أطيل عليك بحثا، ولا أذهب بك فى مجالات بعيدة من البيان، ولكنى أستلفت نظرك إلى سبب يجمع الأسباب، ووسيلة تحيط بالوسائل، أرسل فكرك إلى نشأة الأمة التى خملت بعد نباهة . . واطلب أسباب نهوضها الأول . . إنه دين قويم الأصول، محكم القواعد، شامل لأنواع الحكم، باعث على الألفة، داع إلى المحبة، مزك للنفوس، مطهر للقلوب من أدران

<sup>(</sup>١٥) المصدر السابق. ص ١٩١ ـ ١٩٧ .

الخسائس، منور للعقول بإشراق الحق من مطالع قضاياه، كافل لكل ما يحتاج إليه الإنسان من مبانى الاجتهاعات البشرية، وحافظ وجودها، ويتأدى بمعتقديه إلى جميع فروع المدنية.

فإن كانت هذه شرعة تلك الأمة، ولها وردت وعنها صدرت، فهاتراه من عارض خللها، وهبوطها عن مكانتها، إنها يكون من طرح تلك الأصول ونبذها ظهريا. فعلاجها الناجع إنها يكون برجوعها إلى قواعد دينها، والأخذ بأحكامه على ما كان فى بدايته . ولا سبيل لليأس والقنوط، فإن جراثيم الدين متأصلة فى النفوس . والقلوب مطمئنة إليه، وفى زواياها نور خفى من محبته، فلا يحتاج القائم بإحياء الأمة إلا إلى نفخة واحدة يسرى نفسها فى جميع الأرواح لأقرب وقت . . فإذا قاموا، وجعلوا أصول دينهم الحقة نصب أعينهم، فلا يعجزهم أن يبلغوا فى سيرهم منتهى الكهال الإنسانى .

ومن طلب إصلاح أمة شأنها ماذكرنا بوسيلة سوى هذه ، فقد ركب بها شططا، وجعل النهاية بداية ، وانعكست التربية ، وانعكس فيها نظام الوجود ، فينعكس عليه القصد ، ولايزيد الأمة إلا نحسا ، ولايكسبها إلا تعسا .

ومن يعجب من قولى: إن الأصول الدينية الحقة تنشئ للأمم قوة الاتحاد، وائتلاف الشمل، وتفضيل الشرف على لذة الحياة، وتبعثها على اقتناء الفضائل، وتوسيع دائرة المعارف، وتنتهى بها إلى أقصى غاية في المدنية، فإن عجبى من عجبه أشد!. ودونك تاريخ الأمة العربية.. وماكانت عليه قبل الإسلام من الهمجية.. حتى جاءها الدين فوحدها، وقواها، ونور عقلها، وقوم أخلاقها، وسدد أحكامها، فسادت على العالم... »(١٦١)!

<sup>(</sup>١٦) المصدر السابق. ص ١٩٧ ـ ١٩٩.

هكذا قطع جمال الدين الأفغاني بأن الإسلام هو سبيل النهضة وأداة الإحياء وطريق التقدم ، والدواء الفريد من هذا السقوط الحضاري الذي نحن فيه! . .

إنه يزكى تلك الحكمة المأثورة: لمن يصلح آخر هذه الأمة إلا بها صلح به أولها: الإسلام! . .

\* \* \*

وإذا كان الأفغاني قد بلور هذا المذهب في «وسائل النهوض من السقوط»، قبل قرن من الزمان ، عندما كتب رسالته [ الرد على الدهريين] سنة ١٢٩٨هــ١٨٨٠ . . فلقد تنبأ الرجل، منذ ذلك التاريخ، بالآثار المرة لثمرات التغريب والتقليد للتمدن الغربي. . فعبر هذا القرن الذي انقضى، استعمر الغرب ديار الإسلام. . ثم نهضت الأمة لتحرير أوطانها، مقدمة ملايين الشهداء. . فلم حانت ساعة الرحيل لجيوش الغزاة عن بلاد الإسلام، سلم الاستعمار «الدولة» و«مؤسساتها» للنخبة التي تغربت، والتي قام على صياغة عقولها ومناهجها وولائها الحضاري عبر هذه العقود التي هيمن فيها على منابر العلم ومؤسسات الفكر ومعاهد التعليم . . وبعد عقود من «الاستقلال»، جربت فيها هذه «النخبة المتغربة» مذاهب الغرب في «الحكم» و«الإدارة» و«التشريع»، انتهى بها المطاف إلى هذا الفشل الذريع الذي يمسك بخناق الأمة في هذه الأيام! . . فلما استنفر هذا العجز والفشل العلماني جماهير الأمة لتسير في الطريق الذي رسمه رائد اليقظة الإسلامية جمال الدين الأفغاني . . طريق: النهضة بالإسلام . . وإسلامية النهضة . . رأينا هـذه «النخبة المتغربة»، من «تلاميـذ» «التنوير ـ الغربي ـ العلماني» يسعون لخلط الأوراق، فيزورون على الأمة فكر يقظتها، بوضعهم أسماء أعلام هذه اليقظة في سلة دعاة التبعية الحضارية، والتقليد للنموذج الغربي، والانسلاخ عن الهوية الإسلامية للأمة!! . .

بل ورأيناهم - وتلك هي قمة الكارثة المعاصرة - يسعون، بالعجز والفشل والفساد، إلى «تسليم» الأوطان التي حررتها الأمة بدماء شهدائها إلى هيمنة الاستعمار الغربي من جديد!!..

إنها «الكارثة» التي تنبأ بها الأفغاني قبل قرن من الزمان ، عندما قال عن هولاء «الصنائع الثقافيين» ، الذين «صنعهم الغرب» ، في بلادنا ، على عينه: «إن نتيجة هذا التقليد للتمدن الغربي عند هؤلاء «الناشئة المقلدين» ليست إلا توطيد المسالك والركون إلى قوة مقلديهم ، فيبالغون في تطمين النفوس ، وتسكين القلوب ، حتى يزيلوا الوحشة التي قد يصون بها الناس حقوقهم ، ويحفظون بها استقلالهم . ولهذا متى طرق الأجانب أرضا لأية أمة ، ترى هؤلاء المتعلمين ـ المقلدين ـ فيها أول من يقبلون عليهم ويعرضون أنفسهم لخدمتهم . . كأنها هم منهم ، ويعدون الغلبة الأجنبية في بلادهم أعظم بركة عليهم . . » (۱۷)!!

هكذا قادت وتقود «التبعية الفكرية» و «التقليد للتمدن الغربي» إلى «مشاركة» بين «المركز» و «التابعين» . . وهكذا تتجلى كارثة هذه «المشاركة»، في مواجهة تعاظم المشروع الإسلامي المعاصر للنهضة، والتغيير في صورة :

• تبعية يفرضها الغرب على وطن العروبة وعالم الإسلام . . وهيمنة يحاول بها إعاقة المشروع الإسلامي للنهضة والتغيير .

• وغلو علمانى يبحث أصحابه فى «الترسانة الفكرية الغربية» عن الأسلحة القديمة التى واجه بها التنوير ـ الغربى ـ العلمانى النصرانية الأوربية فى عصورهم الوسطى والمظلمة ، ظانين صلاحها لمواجهة الإسلام ويقظته المعاصرة! . . الأمر الذى وضع هؤلاء النفر من «تلامذة التنوير الغربى» فى

<sup>(</sup>١٧) المصدر السابق . ص ١٩٧ .

موقع قريب جدا من قوى الهيمنة الغربية الضاغطة على أمة الإسلام . . وهو ما تنبأ به الأفغاني قبل قرن من الزمان! . .

ومع ذلك كله ، نراهم يبلغون «قمة»، وإن شئت فقل «حضيض» «التزوير»، عندما يضعون موقظ الشرق وفيلسوف الإسلام ورائد مشروع: «النهضة بالإسلام» في سلة المتغربين الذين دعوا إلى استبدال التمدن الغربي بالتمدن الإسلامي! . .

إننا، بعد هذا الذي قدمناه عن الأفغاني \_ المجدد الإسلامي \_ والمعادي للتنوير الغربي العلماني ـ نختم هـذه الصفحات بنص صريح ومباشر يدين فيه هذا التنوير، عندما يتحدث عن الشعب الفرنسي، الذي ظل محافظا على عقائد التدين وخصاله حتى ظهر التنوير فهدمها، فأصاب هذا الشعب بالضعف والتحلل والهوان \_ فلقد كان ذلك الشعب «مشرقا للتمدن في سائر المالك الغربية، وبما أحرز الفرنساويون من تلك الأصول كانت لهم الكلمة النافذة في دول الغرب إلى القرن الثامن عشر من الميلاد المسيحي، حتى ظهر فيهم وولتير - [فولتير] - وروسو، يزعمان حماية العدل ومغالبة الظلم والقيام بإنارة الأفكار وهداية العقول، فنبشا قبر « أبيقور» الكلبي [ ٣٤١\_ • ٢٧ق. م] وأحييا ما بلي من عظام الدهريين، ونبذا كل تكليف ديني، وغرسا بذور الإباحة والاشتراك، وزعها أن الآداب الإلهّية جَعْليّات خرافية، كما زعما أن الأديان مخترعات أحدثها نقص العقل الإنساني. وجهر كلاهما بإنكار الألوهية، ورفع كل عقيرته بالتشنيع على الأنبياء \_ [ برأهم الله مما قالا] \_ وكثيرا ما ألف وولتير من الكتب في تخطئة الأنبياء والسخرية بهم والقدح في أنسابهم وعيب ماجاءوا به. فأخذت هـذه الأباطيل من نفوس الفرنساويين، ونالت من عقولهم، فنبذوا الديانة العيسوية ونفضوا منها أيديهم. وبعد أن أغلقوا أبوابها فتحوا على أنفسهم أبواب الشريعة المقدسة ( في زعمهم)، شريعة الطبيعة. وزاد بهم الهوس في بعض أيامهم، حتى حمل لفيفًا من

عامتهم على أن يتناولوا بنتا من ذوات الجمال فيهم ويحملوها إلى محراب الكنيسة، ففعلوا. ونادى زعيم القوم: أيها الناس، لا يأخذكم الفرع بعد اليوم من هدهدة الرعد ولا التماع البرق. ولا تظنوا شيئا من ذلك تهديدا لكم من إله السماء يرسله عليكم ليعظكم به ويزعجكم عن مخالفته. كلا، فهذه كلها آثار الطبيعة (الناتور)، ولا مؤثر في الوجود سوى (الناتور). وإن كانت العبادة من رغائب شهواتكم فهاهى ذى (مدموازيل) أى (العذراء) قائمة في المحراب على مثال الدمية فاسجدوا لها إن شئتم.

والأضاليل التى بثها هذان الدهريان ( وولتير وروسو) هى التى أضرمت نار الثورة الفرنسية المشهورة، ثم فرقت بعد ذلك أهواء الأمة وأفسدت أخلاق الكثير من أبنائها، فاختلفت فيها المشارب وتباينت المذاهب وأوغلوا فى سبل الخلاف. . وانحصر سعى كل قبيل فى التهاس ما يواتى لذته ويوافق شهوته، وأعرضوا عن منافعهم العامة، وأعقب ذلك عروض الخلل لسياستهم الخارجية شرقا وغربا.

نعم، إن نابليون الأول بذل جهده في إعادة الديانة المسيحية إلى ذلك الشعب استدراكا لشأنه، لكنه لم يستطع محو آثار تلك الأضاليل» (١٨٠).

هكذا أدان الأفغانى، صراحة ومباشرة، فلسفة التنوير الغربى \_ المادى العلمانى \_ وفلاسفتة . . فهل بعد ذلك مجال لافتراء الذين يضعونه في هذا التيار؟! . .

<sup>(</sup>١٨) المصدر السابق. ص ١٦١ ، ١٦٢ .

### ۳ - الإمام محمث رعب ر. و بين التؤيرالغرب. والتجديدالإيدامي

إن الذين يخلطون بين «التجديد الإسلامي» \_ وهو تطوير وتجدد من داخل النسق الإسلامي، ملتزم بثوابته وفلسفته ومبادئه ومقاصده ـ وبين «التنوير \_ الغربي \_ العلماني» \_ الذي يقيم قطيعة مع الدين، عندما يعزله عن شئون الدولة والاجتماع الإنساني والعمران البشري، مكتفيا بعالم الشهادة والعقل والتجريب \_ إن الذين يخلطون بين هذين النمطين من أنهاط الإحياء والتقدم والنهوض، يمعنون في خلط الأوراق عندما يضعون أعلام التجديد الإسلامي \_ ومنهم \_ بل وفي مقدمتهم الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [١٢٦٥ \_ ١٣٢٣ هـ ، ١٨٤٩ \_ ١٩٠٥ م] عندما يضعونه في سلة واحدة مع «النخبة» التي رأت أن نهضتنا الحديثة مرهونة بإدارة الظهر لخصوصيتنا الحضارية، والتبني للنموذج الغربي في النهوض والتحديث والإحياء.. فنراهم يضعون تراث محمد عبده مع فرح أنطون [ ١٢٩١ ـ ١٣٤٠هـ، ٤ ١٨٧ ـ ١٩٢٢ م]، وشبلي شميل [٢٧٦ ـ ١٣٣٥ هـ، ١٨٦٠ ـ ١٩١٧ م]، وإسماعيل أدهم [١٣٢٩ \_ ١٣٥٩ هـ ، ١٨١١ \_ ١٩٤٠م]، ولطفى السيد [۱۲۸۹ \_ ۱۳۸۳ ه\_ ، ۱۷۷۲ \_ ۱۲۹۳ م]، وسلامة موسى [٥٠١٠ \_ ١٣٧٧هـ، ١٨٨٨ \_ ١٩٥٨م]، وأمثالهم من الذين دعوا إلى «استقلال» أمتنا عن ماضيها وعن محيطها، وإلى التحاقها بأوربا، زاعمين أن «العقل: يوناني»، و «الحضارة: متوسطية \_ أوربية» . . والطريق إلى النهضة واحدة

لاتعدد فيها، وهي أن نسير سيرة أوربا في «الحكم» و«الإدارة» و«التشريع». فإسلامنا، كالنصرانية الأوربية، دين لا دولة، ورسالة روحية لا علاقة لها بالسياسة أو الحكم. وقرآننا كالإنجيل مجرد «بلاغ» لا علاقة له بد «الشريعة» الحاكمة في شئون الدولة والعمران. وتاريخنا في الدولة، كتاريخ أوربا: استبداد حكم فيه الخلفاءبالحق الإلمى، كالبابوية الأوربية. ومن ثم، فإن «التنوير الغربى العلماني» هو «الحل» لشكلاتنا التي ضاهت وماثلت مشكلات التخلف الأوربي!! . .

يخلط «تلامذة» «التنوير ـ الغربى ـ العلمانى» أوراق مشاريع «التحديث» في عصرنا الحديث، عندما يصورونها مشروعا واحدا، يسوقون في الحديث عن دعاته أسماء أعلام «التجديد الإسلامي» مع أعلام «التغريب» والتحديث على النمط الغربي . . مع أن هذه القضية لم تكن على هذا النحو من «خلط الأوراق» عند جيل «الرواد» من دعاة النهضة والإحياء والتحديث، سواء منهم «المجددون الإسلاميون» أو الذين دعوا إلى تبنى النموذج الغربي في النهوض . .

فمحمد عبده، الذي مثل أبرز عقول التجديد الإسلامي في عصرنا الحديث، لانبالغ إذا قلنا إن خيطا ملحوظا ومتصلا قد امتد عبر كل مشروعه الفكرى ليبرز تميز مشروعه النهضوى والتجديدي عن النموذج الغربي في التحديث، وذلك انطلاقا من تميز إسلامنا عن نصرانية أوربا ولاهوت كنيستها، ومن تميز تطورنا الحضاري عن تاريخ الغرب في التطور الحضاري. . ويكفى ـ مراعاة للمقام ـ أن نضرب على ذلك الأمثال:

• لقد خصص محمد عبده واحدا من أهم أعماله الفكرية: \_ كتاب [الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية] \_ ليقيم فيه الأدلة على تميز، بل وتناقض أصول الإسلام مع أصول النصرانية، كما عرفها الغرب والسلاهوت الكنسى الأوربى . . وعلى تمايز بل وتناقض الخلافة الإسلامية مع البابوية

ودولتها الثيوقراطية وسلطتها الدينية.. وعلى تميز الإسلام بالعقلانية التى لم تعرفها النصرانية.. وعلى تميز الإسلام بل وتناقضه في موقفه من العلم والعلماء، فكرا وتاريخا، عن النصرانية في هذا الميدان... فجاء هذا الكتاب بيانا لتميز المشروع الإسلامي النهضوي عن النموذج الغربي في الإحياء والتحديث..

ولم يستطع الدكتور طه حسين [٢٠٦١-١٣٩٣هـ، ١٨٨٩-١٩٩٦]، وهسو مسن أبسرز دعساة السير سيرة الأوربيين في «الحكسم» و«الإدارة» و«التشريع». . بدعوى أن عقلنا يونانى وحضارتنا أوربية وليست شرقية . . وبزعم أن إسلامنا ولغتنا العربية لا يصلحان أن يكونا من مقومات بناء الدول، كما لم تصلح النصرانية لذلك في النموذج الأوربي! . . لم يستطع السرجل أن يخلط أوراق محمد عبده بأوراق الداعين للسير وراء النموذج الغربي في التقدم والتحديث . . فأعلن أن مشروع محمد عبده في التوفيق بين العلم والدين «لم يعد مواكبا للعصر . . ولقد صارت كل أفكار محمد عبده بشأن العلم والدين بالية . . بل إن مذهب محمد عبده هذا ، في حد ذاته ، لم يكن صالحا للبقاء . . »!! . . وتحدث عن «الاندفاع نحو الحضارة الغربية بابتهاج -[!!] ـ واتخاذها مثلا أعلى - [!!] ـ والنظر إلى آراء محمد عبده باعتبارها الآراء التي يتمسك بها «المحافظون» . . بل «المتخلفون» (۱)!!

فطه حسين يميز مذهبه \_ في مرحلة انبهاره بالنموذج الغربى \_ عن مذهب محمد عبده . . ويقول إن السبيل هو «الاندفاع نحو الحضارة الغربية . . باعتبارها المثل الأعلى»!! . . بدلا من مشروع محمد عبده ، الذي رآه متخلفا وباليا وغير صالح في ذاته ، ولا يتمسك به إلا المتخلفون!! . .

فإذا كان هذا هو موقف طه حسين، في صراحة التمييز بين «تجديد»

<sup>(</sup>١) د. طه حسين: [ من الشاطئ الآخر ] ، ص ٣٦ ، ٣٧ ، ٦٢ .

محمد عبده وبين تبنى النموذج الغربى، كمثل أعلى، وسبيل وحيد لنا فى «الحكم» و«الإدارة» و«التشريع». . فها بال «تلامذة» طه حسين يجتهدون فى إجهاد الحقيقة، فيخلطون الأوراق . ليس فقط أوراق محمد عبده بأوراق طه حسين، وإنها أوراق «المجددين الإسلاميين» بأوراق سلامة موسى وفرح أنطون وشبلى شميل وإسهاعيل أدهم ولطفى السيد، وغيرهم من دعاة «التنوير ـ الغربى ـ العلهانى »(۲)، والذين احترف بعضهم الدعوة إلى الإلحاد . وسوى بعضهم بين «الجامعة الإسلامية» وبين الاستعمار الإنجليزى والفرنسي . ورأى بعضهم في الرابطة الشرقية سخافة، وفي الرابطة الدينية وقاحة يجب أن يترفع عنها أبناء القرن العشرين!! . .

• وغير اجتهاد محمد عبده التمييز بين الإسلام وبين النصرانية . . وبين الشرق وبين الغرب في الموقف من علاقة الدين بالعلم . . نجد رفضه الصريح للنموذج الحضارى الغربي ، لماديته التي ناقضت وتناقض الوسطية الإسلامية الداعية إلى الجمع ما بين المادة والروح . .

ونحن نسأل، في عجب، أولئك الذين يضعون محمد عبده في سلة الذين رأوا أن نهضتنا لا سبيل لها إلا تبنى نموذج الغرب في المدنية والإحياء. ألم يقرءوا نقد محمد عبده لهذه المدنية الغربية، ورفضه لماديتها. والذي يقول فيه: "إن هذه المدنية هي مدنية الملك والسلطان، مدنية النهب والفضة، مدنية الفخفخة والبهرج، مدنية الختل والنفاق، وحاكمها الأعلى هو «الجنيه» عند قوم، و«الليرا» عند قوم آخرين، ولا دخل للإنجيل في شيء من ذلك» (٣)؟!

وكيف يوضع محمد عبده ضمن الذين دعوا إلى النهضة بـ «التنوير ـ الغربي»، وهو الله المناس على حيرة الفيلسوف الإنجليزي «سبنسر»

<sup>(</sup>٢) د. جابر عصفور: [ محنة التنوير] ، ص٣، ٦٦. (٣) [ الأعمال الكاملة] ، جـ٣ ص٢٠٥.

[۱۸۲۰ - ۱۹۰۳ م] - عندما لقيه في سنة ۱۹۰۳ م - وتشاؤمه من نتائج المادية المتفشية في أوربا، حتى لقد «مجري الحق من عقول أهل أوربة بالمرة، وسترى الأمم يختبط بعضها ببعض لتتبين أيها الأقوى ليسود العالم. أو ليكون سلطان العالم (٤)! - وهي النبوءة التي حققتها الحروب الكونية الاستعارية الأوربية، والصراعات والهيمنة القائمة حتى الآن \_!.. ولقد علق الأستاذ الإمام، متعجبا، من عجز «فلاسفة التنوير الغربي» عن اكتشاف العلاج الروحي في الدين. والدي لا علاج سواه من هذا الذي أصابهم بالقنوط. فقال، متعجبا: «هؤلاء الفلاسفة والعلماء الذين اكتشفوا كثيرا مما يفيد في راحة متعجبا: «هؤلاء الفلاسفة والعلماء الذين اكتشفوا كثيرا مما يفيد في راحة الإنسان وتوفير راحته، وتعزيز نعمته، أعجزهم أن يكتشفوا طبيعة الإنسان، ويعرضوها على الإنسان، حتى يعرفها فيعود إليها. هؤلاء الذين صقلوا ويعرضوها على الإنسان، حتى يعرفها فيعود إليها. هؤلاء الذين صقلوا المعادن حتى كان الحديد اللامع المضيء، أفلا يتيسر لهم أن يجلوا ذلك الصدأ الذي غشى الفطرة الإنسانية، ويصقلوا تلك النفوس حتى يعود لها لمعانها الروحي؟!

حار الفيلسوف \_ [ سبنسر] \_ في حال أوربا، وأظهر عجزه ، مع قوة العلم! . فأين الدواء؟ . . الرجوع إلى الدين . . الدين هو الذي كشف الطبيعة الإنسانية وعرفها إلى أربابها في كل زمان ، لكنهم يعودون فيجهلونها . . "(٥)! . .

لقد عرض لـ «الداء» الأوربى. . داء التقدم المادى، المفرغ من روحانية الدين، بسبب علمانية ومادية ووضعية «التنوير ـ الغربى» . . ثم قطع بأن الدين هو الدواء . . أفبعد هذا يقال إن مشروعه النهضوى كان هو مشروع الذين دعوا إلى عزل الدين عن العمران ، والاكتفاء بالعقل والتجريب ، لأن

<sup>(</sup>٤) انظر حوار سبنسر مع الأستاذ الإمام في: المصدر السابق. جـ٣، ص ٤٩٢، ٤٩٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق . جـ٣، ص ٤٩٥.

الدين لا يصلح أن يكون من مقومات الدولة، ولا أن يكون صديقا للعلم، ومن ثم فإن رابطته وجامعته ردة عن الوطنية، ووقاحة لا تليق بأبناء القرن العشرين؟!!.. أفي هذه «السلة» \_ ولا نقول «المستنقع»! \_ يضع منصف، أو عاقل! الأستاذ الإمام؟!..

• وليس فقط النقد والرفض لواقع النموذج الأوربي الحديث والمعاصر. وإنها أيضا النقد والرفض لنموذجها التاريخي المتميز بالكهائة والبابوية والدولة الثيوراطية. والحديث عن تميز الإسلام، ونموذجه التاريخي عن هذا النموذج «النصراني \_ الغربي»، ومن ثم خطأ دعاة «التنويس \_ الغربي» من أبناء جلدتنا، الذين حاولوا تصوير تاريخنا على نمط التاريخ الغربي، ليوهمونا بوحدة «الحلول»!!. .

يرفض محمد عبده ذلك، ويتحدث عن رفض الإسلام للكهانة وللسلطة الدينية التى تميز بها التاريخ الأوربى، والتى لم يعرفها التاريخ الإسلامى، فيقول: "إن الإسلام لم يعرف تلك السلطة الدينية. . التى عرفتها أوربا . فليس فى الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة، والدعوة إلى الخير، والتنفير عن الشر. . وهي سلطة خَوَّها الله لكل المسلمين، أدناهم وأعلاهم . . والأمة هي التي تولى الحاكم . . وهي صاحبة الحق فى السيطرة عليه، وهي تخلعه متى رأت ذلك من مصلحتها، فهو حاكم مدنى من جميع عليه، وهي تغلعه متى رأت ذلك من مصلحتها، فهو حاكم مدنى من جميع الوجوه . ولا يجوز لصحيح النظر أن يخلط الخليفة ، عند المسلمين، بها يسميه الإفرنج "ثيوكرتيك"، أي سلطان إلمي . . فليس للخليفة ـ بل ولا للقاضي، أو المفتى ، أو شيخ الإسلام ـ أدني سلطة على العقائد وتحرير الشرع الإسلامي . . فليس في الإسلام سلطة دينية بوجه من الوجوه . . بل إن الشرع الإسلامي . . فليس في الإسلام سلطة دينية بوجه من الوجوه . . بل إن قلب السلطة الدينية، والإتيان عليها من الأساس ، هو أصل من أجلً قلب السلطة الدينية، والإتيان عليها من الأساس ، هو أصل من أجلً أصول الإسلام . . . »(٢)!

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق. جـ٣، ص ٢٣٣، ٢٨٨، ٢٨٦، ٢٨٥.

فهو هنا ينفى تماثل الشرق والغرب في التطور التاريخي . . ويؤكد تميز تاريخنا ، بسبب تميز الإسلام . .

• وهو لا يدع مجالا لمن يتوهم أن انتفاء «السلطة الدينية» عن الإسلام تعنى انتفاء علاقته بد «السلطة . . والدولة . . ونظام الملك . . والاجتماع . . والعمران» ، الأمر الذي يفتح الباب أمام المسلمين « لعلمانية التنوير الغربي» التي عزلت الدين عن هذه الميادين . .

لا يدع الأستاذ الإمام مجالا لهذا الوهم، فيبادر بالتأكيد على أن الإسلام عندما يرفض «السلطة الدينية»، فإنه يرفض اعتزاله للسلطة والدولة، لأنه ليس نصرانية تدع ما لقيصرلقيصر وما لله لله . . وإنها هو دين وشرع ، أي دين ودولة وسياسة وعمران . . فهو لا يقف عند «الاعتقاد الفردي» ، كالنصرانية . . وإنها هو نظام للفرد . . والأسرة . . والدولة جميعا . . وبعبارة الأستاذ الإمام، فإن الإسلام: «كمال للشخص، وألفة في البيت، ونظام للملك . . » . . وهو جامع لذلك بالوسطية ، التي تجمع الدين والدولة والعمران، واقفة بالعلاقة بينهما دون « كهانة السلطة الدينية وثيـوقراطيتها» وفوق «العلمانية» التي تفصل الدين عن العمران. . . فالوسطية هي مذهب الإسلام الذي ميز نظامه عن كل من «الثيوقراطية» و«العلمانية» كليهما. . وفي تقرير هذا المذهب الإسلامي، في «إسلامية الدولة والعمران»، يقول الأستاذ الإمام: لقد «ظهر الإسلام، لا روحيا مجردا، ولا جسدانيا جامدا، بل إنسانيا وسطا بين ذلك، آخذا من كل القبيلين بنصيب، فتوافر له من ملاءمة الفطرة البشرية مالم يتوافر لغيره، ولذلك سمى نفسه: دين الفطرة. وعرف له ذلك خصومه اليوم، وعدوه المدرسة الأولى التي يرقى فيها البرابرة على سلم المدنية . .

إن الإسلام دين وشرع، فهو قد وضع حدودا، ورسم حقوقا. . ولا تكتمل الحكمة من تشريع الأحكام إلا إذا وجدت قوة لإقامة الحدود وتنفيذ

حكم القاضى بالحق، وصون نظام الجهاعة. وتلك القوة لا يجوز أن تكون فوضى في عدد كثير، فلا بد أن تكون في واحد، وهو السلطان أو الخليفة. والإسلام لم يدع ما لقيصر لقيصر، بل كان من شأنه أن يحاسب قيصر على ما له، ويأخذ على يده في عمله. . فكان الإسلام: كهالا للشخص، وألفة في البيت، ونظاما للملك امتازت به الأمم التي دخلت فيه عن سواها ممن لم يدخل فيه . . "(٧).

ولست أدرى ـ بعد هذا الحسم والوضوح في موقف الإسلام من السياسة والدولة والعمران. والذي جعله «المدرسة الأولى للرقعي على سلم المدنية». و«الدين. والشرع» ، الذي تقتضى حكمة «تشريعه» وجوب قيام « سلطة تنفيذية» تنفذ أحكام «السلطة القضائية» التي تقضى «بشريعته» ، وهي سلطة «الخلافة». الأمر الذي ضمن للإسلام ، بوسطيته الجامعة ، أن يكون «كالا للشخص . . وألفة في البيت . . ونظاما للملك». . حتى لقد «ميز الأمة والحضارة والتاريخ» لمن تدين به عن نظائرها لدى الذين لم يدخلوا فيه . . .

لست أدرى ، بعد هذا الموقف الحاسم والواضح ، كيف يجوز لعاقل ومنصف أن يضع الأستاذ الإمام ، صاحب هذا الموقف ، في سلة واحدة مع دعاة « التنوير \_ الغربي \_ العلماني » . . من أمثال على عبد الرازق ، الذي قال : «يا بعد ما بين السياسة والدين »!! . . وطه حسين ، الذي نفي صلاح الدين لأن يكون مقوما للدولة ، أو أن يكون له مدخل في السياسة ؟! . . فضلا عن سلامة موسى الذي رأى في الرابطة الدينية وقاحة يجب أن يأنف منها و يبرأ أبناء القرن العشرين ؟! . .

كيف جاز ذلك الزعم الغريب في مذهب «تلامذة التنوير \_ الغربي \_ العلماني »؟! . .

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق. جـ٣، ص ٢٨٧، ٢٢٥، ٢٢٦.

• وهذا النفر من دعاة «التنوير - الغربى - العلمانى»، الذين أوهموا الناس أن دعوتهم إلى إحياء تراث «التنوير» إنها هى «لمواجهة المشروع الإسلامي الداعي إلى إسلامية النهضة والدولة والمعرفة والعمران»، بلغت بهم الجرأة حد تقديم اسم الأستاذ الإمام كواحد من الذين تصدى تراثهم ومشروعهم النهضوى له «إسلامية النهضة والمعرفة والعمران». . مع أن الرجل كان في طليعة الذين واجهوا النموذج الغربي في التحديث، وهو نموذج وضعى - علماني ، وقدموا بديلا عنه: النموذج الإسلامي للإحياء والتقدم، وهو الذي يتميز عن النموذج الغربي بالدعوة إلى «إسلامية النهضة»، وفي كل الميادين!! . .

إن كل الدعاة المعاصرين إلى إحياء الأمة بالإسلام، وتجديد دنيانا بدين الإسلام، وطبع نهضتنا بصبغة الإسلام، واختيار الإسلام مرجعية لهذه النهضة العربية والإسلامية المنشودة.. إن كل الدعاة إلى هذا المشروع الإسلامي في النهضة والتقدم والإحياء، إنها هم الأبناء الشرعيون لفكر وتراث ومشروع الأستاذ الإمام.. ويكفى برهانا على هذه الحقيقة \_ التي لم نكن نظن أنها في حاجة إلى برهان \_ أن نتأمل هذه الكلمات للأستاذ الإمام، والتي يقول فيها إن الإسلام هو السبيل لأي إصلاح يمكن أن يكتب له الفلاح في دنيا المسلمين... يقول : "إن أهل مصر قوم أذكياء.. يغلب عليهم لين الطباع، واشتداد القابلية للتأثر. لكنهم حفظوا القاعدة الطبيعية، وهي : أن البذرة لا تنبت في أرض إلا إذا كان مزاج البذرة مما يتغذي من عناصر الأرض، ويتنفس بهوائها، وإلا ماتت البذرة، بدون عيب على طبقة الأرض وجودتها، ولا على البذرة وصحتها، وإنها العيب على الباذر.

أنفس المصريين أشربت الانقياد إلى الدين حتى صار طبعا فيها، فكل من طلب إصلاحها من غير طريق الدين فقد بذر بذرا غير صالح للتربة التى أودعه فيها، فلا ينبت، ويضيع تعبه، ويخفق سعيه، وأكبر شاهد على ذلك

ماشوهد من أثر التربية التى يسمونها أدبية ، من عهد محمد على إلى اليوم . . فإن المأخوذين بها لم يزدادوا إلا فسادا ـ وإن قيل إن لهم شيئا من المعلومات ـ فها لم تكن معارفهم وآدابهم مبنية على أصول دينهم فلا أثر لها فى نفوسهم . . . .

إن سبيل الدين، لمزيد الإصلاح في المسلمين، سبيل لا مندوحة عنها ، فإن إتيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين، يحوجه إلى إنشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شيء، ولا يسهل عليه أن يجد من عاله أحدا. وإذا كان الدين كافلا بتهذيب الأخلاق، وصلاح الأعمال، وهمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها، ولأهله من الثقة فيه ما ليس لهم في غيره، وهو حاضر لديهم، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث ما لا إلمام لهم به، فلم العدول عنه إلى غيره؟! . . "(^).

إننا إذا تأملنا هذه النصوص للأستاذ الإمام . . ورأينا كيف رفع لمشروعه النهضوى شعارًا يقول : «إن سبيل الدين ، لمزيد الإصلاح في المسلمين سبيل لا مندوحة عنها . . لأن نفوسهم قد أشربت الانقياد إلى الدين حتى صار طبعا فيها ، فكل من طلب إصلاحها من غير طريق الدين فقد بذر بذرا غير صالح للتربة التي أودعه فيها . . »

وإذا نحن تذكرنا كلمات جمال الدين الأفغاني . . عن ذات الموضوع ـ سبيل الإصلاح الإسلامي ـ التي يقول فيها :

"إن الدين قوام الأمم ، وبه فلاحها ، وفيه سعادتها ، وعليه مدارها . . وهو السبب المفرد لسعادة الإنسان السعادة الكاملة والنعيم الكامل . . يذهب بمعتقديه في جواد الكمال . . ويصعد بهم إلى ذروة الفضل . . ويرفع أعلام المدنية لطلابها . . » (٩) .

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق. جـ٣، ص ١٠٩، ٢٣١. (٩) [ الأعمال الكاملة]، ص ١٣١، ١٧٣.

ثم استحضرنا عبارات الطهطاوي التي يقول فيها:

"إن بحر الشريعة الغراء، على تفرع مشارعه، لم يغادر من أمهات المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسقى والرى. ولم تخرج الأحكام السياسية عن المذاهب الشرعية، لأنها أصل، وجميع مذاهب السياسات عنها بمنزلة الفرع» (١٠).

ثم قارنا ذلك بمذاهب «التنوير - الغربى - العلمانى» في عزل الدين عن الدولة والعمران، وإحلال العقل والعلم والفلسفة محل الله والدين، وإقامة المعرفة الإنسانية على العقل والتجريب وعالم الشهادة مع استبعاد الوحى والغيب والوجدان من مصادر المعرفة وسبل إدراكها...

إذا نحن صنعنا ذلك، أدركنا يقينا، أننا بإزاء مشروعين للإحياء والنهضة والتحديث:

• مشروع التجديد الإسلامي . . للنهضة والإصلاح والإحياء بالاسلام ، كمرجعية تفجر في الأمة كل الطاقات الإبداعية في كل الميادين . . وله أعلامه الذين مثلوا مناراته الحديثة منذ الطهطاوي وحتى هذا التاريخ . . .

• ومشروع «التنوير ـ الغربى ـ العلمانى» ، الذى جاءنا فى ركاب الغزوة الاستعمارية الحديثة . . فانبهر به من انبهر من مفكرينا ومثقفينا ـ كاجتهاد خاطئ ، تم العدول عنه فى مرحلة النضوج ـ أو كعمالة حضارية من الكارهين لبديله المتمثل فى الإسلام!! . .

فهما مشروعان للتحديث والإحياء والتقدم. . وليس مشروعا واحدا «للتنوير» ـ كما زعم ويزعم الذين خلطوا الأوراق، فحشروا «التجديد الإسلامي» في زمرة «التنوير ـ الغربي ـ العلماني» . .

\* \* \*

<sup>(</sup>١٠) [ الأعمال الكاملة ] ، جـ ١ ، ص ٣٧٠.

إنه لا يكفى أن ينشر «تلامية التنوير ـ الغربى ـ العلمانى» كتابا للشيخ محمد عبده، ضمن كتب على عبد الرازق وسلامة موسى وطه حسين ـ من رواد «التنوير الغربى» ـ لإقناع الناس بأن الأستاذ الإمام قد كان من حزب التغريب، الداعى إلى السير سيرة أوربا فى «الحكم» و«الإدارة» و«التشريع» . . ففكر المفكر هو الموقف الذى يجدد المعسكر الذى يقف فيه والمذهب الذى يدعو إليه والتيار الذى يبشر به بين الناس . .

بل لقد اكتشفنا أن هذا الذى صنعه «تلامذة التنوير ـ الغربى ـ العلمانى» ـ بنشرهم كتابا للأستاذ الإمام ضمن سلسلة « المواجهة» للمشروع الإسلامى بـ «التنوير»، إنها مثل «تزويرا» مزدوجا!! . .

فهم قد ارتكبوا «تنزويرا»، وقالوا «زورا» عندما وضعوا اسمه مع دعاة العلمانية والمادية والإلحاد من أمثال فرح أنطون . وإسماعيل أدهم . . وشبلى شميل وأضرابهم . . بينما فكر الرجل هو على هذا النحو الذى ضربنا له الأمثال! . .

ثم هم قد صنعوا «زورا.. وتزويسرا» حتى فى الكتاب الذى نشروه له فى هذه «السلسلة» ، سلسلة التنوير والمواجهة .. فهذا الكتاب وهو [الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية] ـ قد أحدثوا فيه تزويرا لا يليق به تجار الكتب» و«مزورى الطباعة» ، فضلا عن أن يليق بالأساتذة والمفكرين والمثقفين من أهل «التنوير»!!..

• لقد حدث «تزوير» في عنوان الكتاب. . الذي كتبه الأستاذ الإمام، في الأصل، مقالات رد بها على فرح أنطون دعواه أن النصرانية أكثر تسامحا مع العلم والعلماء من الإسلام . . وبعد أن نشرت هذه المقالات في [ المنار] جمعها الشيخ محمد رشيد رضا [ ١٢٨٢ \_ ١٣٥٤هـ ، ١٨٦٥ \_ ١٩٣٥ م] ، وطبعها في كتاب مستقل عنوانه [ الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية] \_ ولقد استأذن رشيد رضا الأستاذ الإمام في اختيار هذا العنوان فوافق عليه . . وبنص

عبارة رشيد رضا في تأريخه للأستاذ الإمام : "[الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية]: وهو مقالات كتبها [الأستاذ الإمام] لججلة المنار، ثم جردناها منها وطبعناها على حدتها، وسميناها بهذا الاسم بإذنه، فجاءت كتابا مستقلا أعيد طبعه مرارا» (١١).

ولقد أعيد طبع هذا الكتاب، بنفس العنوان، مرتين في حياة الأستاذ الإمام، الأولى في السنة الخامسة من صدور [ المنار]، والثانية سنة ١٣٢٣هـ - ٥٠٩٠م، ثم تكررت طبعاته بذات العنوان.

وإذا كان الأستاذ الإمام قد كتب هذا الكتاب ردا على قول فرح أنطون: "إن العلم والفلسفة قد تمكنا إلى الآن من التغلب على الاضطهاد المسيحى. ولذلك نها غرسهها في تربة أوربا وأينع، وأثمر التمدن الحديث، ولكنها لم يتمكنا من التغلب على الاضطهاد الإسلامى. وفي هذا دليل واقعى على أن النصرانية كانت أكثر تسامحا» (١٢). فإن «تزوير» العنوان - بحذف كلمة «النصرانية» - يتجاوز تزوير « العنوان» إلى تزوير «رسالة الكتاب»!!..

• ولقد حدث ذلك بالفعل، فلم يقف «تزوير» «تلامذة التنوير الغربى» عند عنوان الكتاب، وإنها تجاوزوه إلى «تزوير» المحتوى، فقاموا بحذف ماكتبه الأستاذ الإمام عن النصرانية، في معرض مقارنته بين أصولها وبين أصول الإسلام، وتأثير ذلك على موقف الدينين من العلم والمدنية!! . . لقد حذفوا أكثر من ثلاثين صفحة (١٣) فيها هذه العناوين وماكتبه تحتها:

«الجواب الإجمالي للأستاذ الإمام على دعوى فرح أنطون».

<sup>(</sup>١١) [ تاريخ الأستاذ الإمام ]، جـ ١ ص ٧٨٧. طبعة القاهرة، سنة ١٩٣١م.

<sup>(</sup>١٢) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ، جسم، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>١٣) انظرها في المصدر السابق . جـ٣ ، ص ٢٤٧ ـ ٢٧٨ .

«جواب تفصيلي» . . وفيه : «نفى القتال بين المسلمين لأجل الاعتقاد» . . و«تساهل المسلمين مع أهل العلم والنظر من كل ملة» .

و العلماء والعلماء الذين حظوا عند الخلفاء »

\_ وهي مباحث أساسية في موضوع الكتاب \_ . .

بل وحذفوا ماكتبه الإمام عن أصول النصرانية ـ وهو من أنفس ماكتبه فى مقارنة النصرانية ، والتى قدم لها ببحث عن:

«طبيعة الدين المسيحي»

و «تمهيد» لهذه الأصول الستة . . ثم توالت عناوينها:

«الأصل الأول للنصرانية: الخوارق». .

و «الأصل الثاني للنصرانية: سلطة الرؤساء». .

و «الأصل الثالث للنصرانية: ترك الدنيا» . .

و «الأصل الرابع للنصرانية: الإيمان بغير المعقول» . .

و«الأصل الخامس للنصرانية: أن الكتب المقدسة حاوية لكل ما يحتاج إليه البشر في المعاش والمعاد». .

و «الأصل السادس للنصرانية: التفريق بين المسيحيين وغيرهم حتى الأقربين» . .

ثم حذفوا المباحث التي استخلص فيها الأستاذ الإمام دلالات هذه الأصول على موقف النصرانية من العلم والمدنية . . وهي المباحث التي ذكرها تحت عناوين:

«نتائج هذه الأصول وآثارها»...

و «مقاومة النصرانية للعلم» . .

و «مراقبة المطبوعات ومحكمة التفتيش» . .

و«اضطهاد المسيحية للمسلمين واليهود والعلماء عامة» . .

و «مقاومة السلطة المدنية وحدية الاعتقاد» . .

و «مقاومة الجمعيات العلمية والكتب». .

و«البروتستانت والإصلاح»..

و«الفصل بين السلطتين في المسيحية». .

و«اعتقادالمسلمين في المسيح والمسيحية» . .

كل هذه المباحث قد حذفتها طبعة «المواجهة بالتنوير» من كتاب الأستاذ الإمام ، الذى توسلت بإدراجه فى سياق على عبد الرازق وسلامة موسى وطه حسين وفرح أنطون إلى «تزوير» التجديد الإسلامي بوضعه فى سلة «التنوير للغربي للعلماني»، فارتكبت «مذبحة فكرية» قل نظيرها فى ميدان تزوير الكتب ونسخ المؤلفات!!..

• وبعد هذا «التزوير» بالحذف والبتر، اقترفت هذه الطبعة «تزويرا» آخر بالحشو والإضافة، فأدخلت في هذا الكتاب ما ليس فيه!! . .

لقد حشروا في هذه الطبعة المزورة، مباحث لاعلاقة لها بموضوع الكتاب. . وذلك مثل:

بحث: «الإنسان عالم صناعي» ـ وهو من مقالات صحيفة [ العروة الوثقي] كتبه جمال الدين الأفغاني، وليس الأستاذ الإمام. ونشر في [العروة] سنة ١٨٨٣م. أي قبل تأليف كتاب [الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية] بعشرين عاما. ولا علاقة له بموضوع المعركة الفكرية التي كتب لها وفيها هذا الكتاب (١٤)!!. .

<sup>(</sup>١٤) انظره في هذه الطبعة \_ « المزورة » ، ص ٥ \_ ١٢ \_ طبعة الهيئة العامة للكتاب \_ القاهرة ، سنة ١٩٩٣ م .

أبحاث: «المسألة الإسلامية بين هانوتو والإمام» (١٥) . . وهمى ست مقالات كتبها الأستاذ الإمام ردا على الكاتب والسياسى الفرنسى «جابرييل هانوتو» [١٨٥٣\_ ١٩٤٤م] . . وليس على فرح أنطون . . وكتبها فى سنة مانوتو» [١٨٥٣ م . . أى قبل سنوات من كتابة مباحث [ الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية] . . ونشرها فى صحيفة [ المؤيد] وليس فى [ المنار] \_ التى رد فيها على فرح أنطون!! . . الأمر الذي لايترك عذرا يبرر هذا الخلط والتزوير!! . .

لكن . . شاء الله \_ ولا راد لمشيئته \_ أن يوقع "تلامذة التنويس \_ الغربى \_ العلماني في "تزويس مادى" ، اقترفوه في حق الأستاذ الإمام ، ليضاف إلى "التزوير الفكرى" الذي تمثل في دعواهم التي ادعوها . والتي زعموا فيها أن تيار "التجديد الإسلامي" إنها كان يمثل في حياتنا الفكرية دعوة إلى "التنوير \_ الغربي \_ العلماني " . وهي الدعوى التي نقضناها ، عندما أشرنا إلى معالم المشروع النهضوى ، والطابع الإسلامي للنهضة التي جاهد في سبيلها أعلام هذا التجديد . . من الطهطاوى . . إلى الأفغاني . . إلى الأستاذ الإمام . . وغيرهم من أعلام التجديد . . وصدق الله العظيم إذ يعلمنا فيقول : "ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولا (١١٠) . . وإذ يقول : " قل هل يستوى الأعمى والبصير أم هل تستوى الظلمات والنور . ، (١١٧) ! . . وإذ يقول : " أفمن كان مؤمنا كمن تستوى الظلمات والنور . . (١١٧) ! . . وإذ يقول : " أفمن كان مؤمنا كمن فاسقا لايستوون (١١٥) ! . .

نعم . . ﴿ لايستوون ﴾ ! . . صدق الله العظيم .

<sup>(</sup>١٥) انظرها في المرجع السابق. ص ١٣ ـ ٩٣. وفي [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] . جـ ٣ ص ١٩٩ ـ ٢٤٠.

<sup>(</sup>١٦) الإسراء: ٣٦. (١٧) الرعد: ١٦. (١٨) السجدة: ١٨.

### وبعب له ..

# فلقد رأينا عبر فصول هذه الدراسة وصفحاتها .:

تلك الموجة الثقافية والحملة الإعلامية، التى تعلق فيها مثقفونا العلمانيون بشعار «التنوير»، عنوانا على حملة فكرية يواجهون بها المد الإسلامي و«المشروع الإسلامي» للنهضة والتغيير. وهي الحملة التي أصدروا فيها سلسلة غير مسبوقة من الكتب قارب عددها الخمسين كتابا وكانت إصداراتها تتوالى بمعدل غير مسبوق في كل يوم كتاب! - حملت جميعها عنوان: «التنوير المواجهة» . . أي مواجهة التوجه الإسلامي بد التنوير»!! . .

• ثم قدمنا دراسة موضوعية ، اجتهدت في تحرير مفهوم مصطلح «التنوير» \_ في نشأته الأوربية \_ بالقرن الثامن عشر الميلادى ، والملابسات الأوربية المتميزة لهذه النشأة . . والمواجهة التي مثلتها «فلسفة التنوير» الأوربي \_ الوضعية . . العلمانية \_ مع النصرانية والكنيسة واللاهوت . .

وعرضنا، كذلك ، للمفهوم المغاير تماما لكلمة «التنوير» في الاصطلاح العربي، والمفهوم الإسلامي. . فتجلى لهذا المصطلح مفهومان متغايران، بل ومتناقضان، لدى الغربيين وعند الإسلاميين. .

ثم عرضنا لمفاهيم «التنوير» عند الذين رفعوه شعارا لحملتهم في مواجهة المشروع الإسلامي . . لنتبين هوية «تنويرهم» هذا . . أعربي هو؟ . . أم غربي؟ . .

• ثم أمسكنا بداية «خيوط» «فلسفة التنويس» الغربى، في حياتنا الفكرية الحديثة، منذ عصر «الرواد»، الذين اختاروا ـ صراحة ودون مواربة ـ لنهضة أمتنا أن تكون على نمط النموذج الغربى في النهوض، فدعوا إلى أن نسير سيرة أوربا في «الحكم» و«الإدارة» و«التشريع».

وقدمنا من المشروعات الفكرية «التنويرية» لهؤلاء «الرواد» نهاذج ثلاثة، شاهدة على أن «تنويرها» إنها كان غربيا، أرادوا به في صراحة لا مواربة فيها استبعاد الإسلام من «مرجعية النهضة» الشرقية، كما صنع التنوير الغربى مع النصرانية إبان النهضة الأوربية الحديثة. . وهذه النهاذج الشاهدة هي:

١ ـ نموذج الشيخ على عبد الرازق. . وعلمنة الإسلام . . والعمران . .

٢ ـ ونموذج سلامة موسى . . والتفرنج . . والانسلاخ عن الشرق . .
 والعروبة . . والإسلام . .

٣ ـ ونموذج الدكتور طه حسين . ويونانية عقلنا الشرقى . . ومتوسطية حضارتنا . . والالتزام أمام أوربا بأن نسير سيرتها في «الحكم» و«الإدارة» و«التشريع» . .

• وبعد هذه النهاذج من المشروعات الفكرية لجيل «الرواد»، عرضنا لهوية «تنوير جيل التلاميذ». . أغربية هي؟ أم عربية؟! . . ثم وقفنا بعد تقديم الشواهد على «غربية هوية تنويرهم» \_ أمام نهاذج ثلاثة من المشروعات الفكرية لجيل «التلاميذ»:

ا ـ نموذج تفريغ الإسلام من محتواه الديني والإلهّي والغيبي . . وذلك تحت شعارات الإسلام، وبلغة إسلامية ، وباصطلاحات المسلمين . . واخترنا مثالا على هذا النموذج مشروع الدكتور حسن حنفي . .

٢ ـ ونموذج «مركسة الإسلام» . . وتقديمه «كمجرد ثورة» ، لا يعدو أن يكون «بناء فوقيا» أفرزه «البناء التحتى » المادى . . واخترنا مثالا على هذا

رسالة دكتوراه عن «القرآن وعلومه» للدكتور عبد الله خورشيد البرى . .

" \_\_ ونموذج التناول الهزلى، والخالى من الأمانة والعدالة الفكرية فى التعامل مع الإسلام وفكره وتراثه وأعلامه . . وضربنا لهذا النموذج مثلا بداجتهادات » « الأستاذ » حسين أحمد أمين . .

• ثم خلصنا، بعد ذلك، إلى دراسة كشفنا بها «التزوير» الذي يقترفه دعاة «التنوير ـ الغربي»، عندما «يحشرون» أسهاء أعلام «التجديد والاجتهاد الإسلامي»، ويضعونها في «سلة» «التنوير ـ الغربي ـ العلماني» . . وفي هذا المقام وقفنا، أيضا، عند نهاذج ثلاثة:

ا ـ نموذج رفاعة الطهطاوى . . المجدد الإسلامى . . والذى كان أول عين للشرق على الغرب فى عصرنا الحديث . . وكيف كان صاحب عبقرية فى نظرته النقدية ، التى رفضت «الوضعية الغربية . . والتنوير العلمانى الغربى » . . منتصرا للرؤية الإسلامية المتميزة . .

٢ \_\_ ونموذج جمال الدين الأفغاني. . رائد الدعوة إلى إنهاض الأمة
 بالإسلام . . وتجديد دينها لتتجدد به دنياها . .

٣ \_ ونموذج الإمام محمد عبده. . المهندس الأعظم لمعالم المشروع النهضوى الإسلامي الحديث . . وهو الذي \_ رغم ذلك \_ «زور» «التنويريون \_ المتغربون» واحدا من أهم كتبه . . حتى يضعوه وأعلام التجديد الإسلامي في «سلة» «التنوير \_ الغربي \_ العلماني»! . .

#### \* \* \*

كاشفين النقاب \_ عبر فصول وصفحات هذا الكتاب \_ عن واحدة من أخطر حملات «التزوير الفكرى»، التي توسل أصحابها بمصطلحات براقة وجذابة، يعشقها «الجمهور». ولا يدرك تميز مفاهيمها ومضامينها في الثقافات والحضارات المختلفة إلا «أهل الذكر والاختصاص»!!.

حتى إذا ما اختلطت الأوراق. . وأصبح «التجديد الإسلامي» «تنويرا غربيا علمانيا» . . حل هذا «التنوير العلماني» محل «التجديد الإسلامي» ، فنسخ «التنوير» إسلامنا . . وأزاحه من «مرجعية مشروعنا الحضاري» . . كما صنع التنوير الغربي مع النصرانية في النهضة الأوربية الحديثة!! . .

### \* \* \*

إن فلسفة التنوير الغربى قد أقامت «قطيعة معرفية كبرى» مع الموروث المسيحى الغربى . . تلك بداهة يعرفها الجميع . . وفى كتابات «الشجعان غير المرائين» من مثقفينا المعاصرين ، الذين يدعون إلى هذا التنوير الغربى ، نجد الإعلان عن هذه الرغبة المتوخاة من تبنيه : إقامة «القطيعة المعرفية الكبرى» مع النقل الدينى والموروث الإسلامى ، وإحلال العقل والتجريب محل «النقل الدينى» ، بدلا من الجمع بينها جميعا . .

وفى دراسة «صريحة» حول هذه القضية ، ينقل كاتبها عن الباحث الفرنسى «أميل بولا» \_ أحد كبار الباحثين المعاصرين في علم الاجتماع الدينى \_ كيف مثل التنوير «قطيعة معرفية كبرى» مع الموروث النصراني الغربي . . ليؤكد على تماثل ملابسات التطور ومشكلاته \_ حتى ليدعى وجود «كهانة» في حياتنا وفكرنا الإسلامي \_ ومن شم ضرورة تبنى فلسفة التنوير الغربي لإحداث «القطيعة المعرفية الكبرى» مع الموروث الإسلامي . . . يقول «أميل بولا»:

«كان المسيحى الناتج (أو المتولّد) عن حركة الإصلاح البروتستانتى حريصا على المستوى الدينى على عدم تقديم الطاعة إلا لله وكتابه، لا لكهنته ولا لخليفته (أى البابا). وأما الآن أى مع التنوير فقد تم اجتياز عتبة ثانية: فلم يعد الإنسان يخضع إلا لعقله الذى يستطيع أن يحاكم الأشياء بذاتها...

إن هذه الأيديولوجيا \_ الأم التي كشفها عصر التنوير للعالم، والتي تضاد

المسيحية عن طريق الخروج منها - تحمل اسها رمزيا، كان مثقلا بالمعنى ومشحونا بدلالة الواقع فى القرن الماضى: إنه الليبرالية. وكانت جدتها من القوة بحيث إنها قاومت كل محاولات الكاثوليكية للقضاء عليها أو على معارضتها. وكانت سلالتها التالية خصبة وصراعية داخلية، لأنه من رحمها خرجت الاشتراكية. ومن هنا تبدو أهمية البحث عن منشأ التشكيلات الأيديولوجية وصعوبة هذا البحث. من هنا صعوبة دراسة الطريقة التى اقتسمت بها الفضاء الاجتماعى.

إن هذه الأيديولوجيا \_ التنوير \_ هي الأم، بمعنى أن كل مايتفرع عنها يتولد عن تطويراتها وتناقضاتها، دون أن ينقض القطيعة الإبستمولوجية الكبرى التي تفصل بين عصرين من الروح البشرية: عصر الخلاصة اللاهوتية للقديس توما الأكويني، وعصر الموسوعة لفلاسفة التنوير، هذا إذا أردنا أن نختار لحظتين رمزيتين وحديّتين. فمنذ الآن فصاعدا راح الأمل بمملكة الله ينزاح لكي يخلي المكان لتقدم عصر العقل وهيمنته. وهكذا راح نظام النعمة الإلهية ينمحي ويتلاشي أمام نظام الطبيعة. وانتهى عهد التعالى العمودي لكي يحل محله عهد المحسوسية والعلاقات الأفقية والحادية.

بالطبع، يمكن للمعجم اللاهوتى القديم أن يستمر، ولكنه لم يعد يوهم أحدا، فنفس الكلمات لم يعد لها نفس المعانى. لقد أصبح الإنسان وحده مقياسا للإنسان. وأصبح حكم الله، والسلطات الدينية التى تنتسب إليه، خاضعا لحكم الموعى البشرى الذى يطلق الحكم الأخير باسم الحرية، هذه الحرية التى تمثل مكسبه الجديد، الذى لا يزال هشا، ولكنه غير قابل للنقض أبدا. . "(١)!!

<sup>(</sup>۱) انظر: هاشم صالح مجلة [ الوحدة] مالتي تصدر بالمغرب عدد فبراير مارس ١٩٩٣م. ص ٢١، ٢١، وهو ينقل عن كتاب «أميل بولا» [ الحرية، العلمنة: حرب شطرى فرنسا ومبدأ الحداثة] منشورات سيرف. باريس، سنة ١٩٨٧م.

هذا هو «التنوير \_ الغربي» \_ بقلم أبنائه، وكما يتبناه أنصاره من مثقفينا:

- قطيعة معرفية مع الموروث الديني . . لا تكتفى بالإصلاح الديني ، وإنها تتخذه سلما لإحلال «الخضوع للعقل» محل «طاعة الله وكتابه»!! . .
- وما «الليبرالية» و«الاشتراكية» إلا «أسهاء رمزية» لأيديولوجية التنوير هذه . . وخلافهما فقط في «الفضاء الاجتماعي»!! . .
- ومنذ تبنى فلسفة التنوير لا بد من «إزاحة الأمل بمملكة الله » وأن يستبدل بها « عصر العقل وهيمنته»! . . و إزاحة «نظام النعمة الإلهية»، ليحل محله «نظام الطبيعة»!! . .
- ولا بأس من بقاء «المعجم الديني» في دائرة الاستعمال . . شريطة تغيير مضامين ما فيه من مصطلحات! . . «فنفس الكلمات لم يعد لها نفس المعاني»!! . . ف «الإنسان» حل محل «الله» . . و «حكم الإنسان» حل محل «حكم الله»!! . .

هـذا هـو «التنوير ـ الغربى» عارية فلسفته من الزينة ، وصريحة أيديولوجيته من التمويه! . .

### 米米米

ونحن نذكّر القارئ ، أمام اعتراف فلاسفة التنوير الغربى ، بأن بقاء «المعجم الدينى» إنها هو مشروط بتغيير معانى مصطلحاته . . . كيف يدعو كتاب عنوانه [ الإسلام وأصول الحكم] . . وباسم الإسلام ، إلى أن تكون مرجعية الدنيا كلها ، إلى «حرية الناس . . وماتهديهم إليه عقولهم ، وعلومهم ، ومصالحهم ، وأهواؤهم ، ونزعاتهم » (٢) . . دون أن يوضع «الدين» مع هذه العقول ، والعلوم ، والمصالح ، والأهواء ، والنزعات!! . .

<sup>(</sup>٢) [ الإسلام وأصول الحكم]، ص ٧٨.

فالمطلوب هو « القطيعة المعرفية الكبرى» مع الدين، حتى ولو كانت الدعوة إلى هذه القطيعة» في كتاب عن الإسلام وأصول الحكم، يستخدم « المعجم الديني» في الكتابة والتأليف!!

وكيف يتحول معنى «الإيمان» إلى «الالحاد»؟!.. في كتاب عن [التراث والتجديد] يقول صاحبه إنه يريد إعادة بناء العقيدة الإسلامية وعلومها من جديد .. فيقول : إن «الالحاد هو التجديد .. وهو تطابق مع الواقع . . ووعى بالحاضر \_ ودرء للأخطار .. وهو المعنى الأصلى للإيمان»!! . . ولا داعى للخوف منه ، ولا من العلمانية ، فهما حتميان»(")!! . .

وكيف يتحول الإسلام من «دين وعقيدة ووحى» إلى «مجرد ثورة»(٤)؟!... وكيف يحل «الإنسان الكامل» محل «الله» (٥)؟!...

إنها «القطيعة المعرفية الكبرى» مع الدين والموروث الدينى . . حتى مع استخدام «المعجم الدينى» ، الذى يتم تغيير معانى المصطلحات والمفردات فيه!

### \* \* \*

ونحن ، في نهاية هذه الدراسة ، نريد أن نقول لمختلف الفرقاء المتصارعين في حياتنا الفكرية والثقافية:

•إننا ، فى رفضنا للتنوير الغربى ، الذى يُحلّ الإنسان محل الله . . لا نريد أن نحل الله محل الله الإنسان . . وإنها نريد الجمع بين الإيهان بالله الخليفة لله فى عمران الأرض! . .

<sup>(</sup>٣) د . حسن حنفي [ التراث والتجديد] ، ص ١٧ ، ١٩ .

<sup>(</sup>٤) د. عبد الله خورشيد البرى [ القرآن وعلومه في مصر] ، ص ١٠٩ .

<sup>(</sup>٥) [ التراث والتجديد] ، ص ١٤١ ، ١٤٢ ، ١٤٦ ، ١٥٢ ، ١٥٥ .

- ونحن ، فى رفضنا للتنوير الغربى ، الذى يُحلّ العقل والتجريب محل النقل والدين . لا نريد أن نكتفى بالنقل والدين عن العقل والتجريب . . وإنها نريد أن تصدر معرفتنا عن كتابى «الوحسى» و«الوجود» . . وأن نسلك إلى هذه المعرفة سبل : «العقل» و«النقل» و«التجريب» و«الوجدان» مجتمعة ومتكاملة!! . .
- ونحن، فى رفضنا للتنوير الغربى، الذى يقيم «قطيعة معرفية كبرى» مع الموروث الدينى محل مستجدات التطور والعصر، فى الواقع . . وفى الفكر . . وإنها نريد أن نجعل «التجديد» التطور والعصر، فى الواقع . . وفى الفكر . . وإنها نريد أن نجعل «التجديد» ـ الذى يواكب التطور والمتغيرات . . مع احتفاظه بالثوابت والروح الحضارية والتواصل الحضارى ـ نريد أن نجعل «التجديد» بديلا لـ «القطيعة» ولـ «الجمود» كليهها!! . .

إننا نريد «التجديد» ـ الذي هو «تنوير إسلامي» ـ ليفجر في عقولناوحياتنا الفكرية والعملية «نور الإسلام» و«نور الحكمة الإنسانية» معا. . لتسير «ملكات الإنسان» في «نور الله» . . فلا يعمى الجمود «بصيرة العقل» عن «نور الله» . . ولا تحرم «القطيعة الفكرية» هذا «العقل» من هذا «النور الإلحى»! . . نريد أن نقيم بين «العقل» وين «النقل» هذه العلاقة المثلى، التي عرفتها حضارة الإسلام إبان ازدهارها وعطائها . . والتي صورها حجة الإسلام الغزالي [ ٥٠ ٥ عـ ٥ ٠ ٥ هـ ، ١١١١ م] ، عندما قال:

«فمثال العقل: البصر السليم عن الآفات والآذاء.

ومثال القرآن: الشمس المنتشرة والضياء.

فأخلق بأن يكون طالب الاهتمداء، المستغنى بأحدهما عن الآخر، في غمار الأغبياء.

فالمعرض عن العقل، مكتفيا بنور القرآن، مثاله: المتعرض لنور الشمس ٢٧٦

مغمضا للأجفان، فلا فرق بينه وبين العميان! .

فالعقل مع الشرع: نور على نور» (٦)!..

تلك هي دعوتنا . . وهذه هي «الرسالة» التي نرجو أن يكون قد نجح في حملها إلى القارئ هذا الكتاب :

إماطة اللشام عن التمايز \_ بل والتناقض \_ بين «التنوير \_ الغربى \_ العلمانى» وبين «التجديد \_ الإسلامى» . . ودعوة مختلف الفرقاء فى حياتنا الفكرية ، المتصارعين حول هذه القضية \_ قضية : «هوية» مشروع نهضتنا المنشودة . . ومكانة الإسلام فى مرجعية مشروعنا النهضوى \_ دعوتهم جميعا إلى كلمة سواء ، تجمع عقل الأمة لمواجهة ما فرض ويفرض عليها من تحديات .

٧ من ربيع الأول سنة ١٤١٤هـ القاهرة ٢٥ من أغسطس سنة ١٩٩٣م

<sup>(</sup>٦) [ الاقتصاد في الاعتقاد] ، ص ٢ ، ٣.

## المصت در

القرآن الكريم.

• كتب السنة:

١ \_ [صحيح البخاري] طبعة دار الشعب. القاهرة.

٢\_[ صحيح مسلم] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م.

٣\_[ سنن الترمذي] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧م.

٤ \_ [ سنن النسائي] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤م .

٥ \_ [ سنن أبي داود] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢م.

٦ \_ [ سنن ابن ماجه ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢م.

٧\_[ سنن الدارمي ] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م.

٨\_[ مسند الإمام أحمد] طبعة القاهرة سنة ١٣١٣هـ.

٩ \_ [ الموطأ] \_ للإمام مالك \_ طبعة دار الشعب . القاهرة .

### ● الكتب . . والموسوعات . . والدوريات :

د. إبراهيم بدران،

د. محمد أسعد فارس\_إعداد : [موسوعة العلماء والمخترعين] طبعة

بيروت سنة ۱۹۷۸م.

ابن منظور : [لسان العرب] طبعة دار المعارف. القاهرة.

أبو البقاء الكفوى : [ الكليات] طبعة دمشق سنة ١٩٨١م

أحمد عطية الله : [ القاموس الإسلامي] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣ م.

الأفغاني : [ الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة ،

القاهرة سنة ١٩٦٨م.

بطرس البستاني : [ دائرة المعارف] طبعة القاهرة .

| : [كشاف اصطلاحات الفنون] طبعة الهند سنة ١٨٩٢م.                | التهانوي                      |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| : [ التنوير يواجه الظلام] طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م.            | <b>د</b> . جابر عصفور         |
| : [ محنة التنوير ] طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م.                    |                               |
| : [ رسائل الجاحظ] تحقيق: الأستاذ عبدالسلام هارون.             | الجاحظ                        |
| طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤م.                                       |                               |
| : [حضارة مصر الحديثة] - طبعة القاهرة، سنة ١٩٣٣م.              | الجامعة الأمريكية ـ القاهرة ـ |
| : [ دائرة المعارف الإسلامية] الطبعة العربية الثانية _ القاهرة | جمعية المستشرقين              |
| ـدار الشعب .                                                  |                               |
| : [ مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا] طبعة دار            | حسن البنا                     |
| الشهاب . القاهرة .                                            |                               |
| : [ التراث والتجديد] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠م                   | ح. حسن حنفي                   |
| : [ حول الدعوة إلى تطبيق الشريعة الإسلامية] طبعة              | حسين أحمد أمين                |
| بيروت. سنة ١٩٨٥م.                                             |                               |
| : [ الاجتهاد في الإسلام: حق هو أم واجب؟] طبعة القاهرة         |                               |
| سنة١٩٩٣م.                                                     |                               |
| : «مادة : تنوير» .                                            | حائرة المعارف البريطانية      |
| : [ قصة الحضارة] الطبعة العربية . القاهرة .                   | <b>د</b> يورانت               |
| : [الموسوعة الفلسفية]_السوفيتية_ترجمة: سمير كرم.              | روزنتال (م )_إشراف_           |
| طبعة بيروت سنة ١٩٧٤م.                                         |                               |
| : [ معجم الأنساب والأسرات الحاكمة في التاريخ                  | زامباور                       |
| الإسلامي] طبعة القاهرة سنة ١٩٥١م.                             |                               |
| : [ الموسوعة الفلسفية المختصرة] طبعة القاهرة سنة              | د . زکی نجیب محمود ـ إشراف ـ  |
| ۳۲۶۱م.                                                        |                               |
| : [ القانون والمجتمع] ـ بحث ـ ضمن كتاب [تراث                  | سانتيلانا                     |
| الإسلام] ترجمة: جرجيس فتح الله طبعة بيروت سنة                 |                               |
| ۲۷۹۱م.                                                        |                               |
| : [معجم المطبوعات العربية والمعربة] طبعة القاهرة سنة          | مسركيس ـ يوسف إليان ـ         |
| ۸۲۹۱م.                                                        |                               |
| : [ اليوم والغد] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨ م .                    | سىلامة موسى                   |
| : [ الفتنة الكبرى ] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٤م.                   | د . طه حسین                   |
| : [ مستقبل الثقافة في مصر ] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م.          |                               |

: [ في الشعر الجاهلي ] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦م.

: [ من الشاطئ الآخر ] ترجمة : عبد الرشيد الصادق

المحمودي ـ طبعة بيروت سنة ١٩٩٠م.

: [ لجنة مشروع الدستور ] \_ محضر اجتماع \_ طبعة وزارة الإرشاد القومي - القاهرة.

: [ الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة . طبعة بىروت ١٩٧٣ ـ ١٩٨١م.

: [ القرآن وعلومه في مصر ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠م.

: [ الإسلام وأصول الحكم] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥م.

: [ الفصحى والعامية والحوار ] طبعة الرياض . سنة

٠ ١٩٩٠م.

: [ الاقتصاد في الاعتقاد] طبعة صبيح ـ القاهرة ـ بدون

تاريخ.

: [ فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة] طبعة القاهرة سنة ۱۹۰۷م.

: [ ابن رشد وفلسفتة ] طبعة الإسكندرية سنة ٩٠٣ م.

: [ تاريخ الفكر المصرى الحديث] طبعة القاهرة سنة

١٩٦٩م.

: [حقيقة الإسلام وأصول الحكم] طبعة القاهرة سنة

٤٤٣١ه..

: [ مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦م.

: [ طه حسين يتحدث عن أعلام عصره] طبعة القاهرة سنة . - 1997

: [كتاب الإسلام وأصول الحكم في الميزان] طبعة القاهرة . سنة ٩٩٣م.

: [ تاريخ الأستاذ الإمام] طبعة القاهرة . سنة ١٩٣١م.

: [الإسلام والخلافة في العصر الحديث] طبعة القاهرة .

سنة ١٩٧٧م.

: [النظريات السياسية الإسلامية] طبعة القاهرة . سنة

الطهطاوى ـ رفاعة رافع ـ

د. عبدالله خورشيد البري

على عبد الرازق (الشيخ)

د. على عقلة عرسان

الغزالي\_أبو حامد\_

فرح أنطون

د. لويس عوض

محمد بخيت المطيعي (الشيخ)

محمد حميد الله الحيدرآبادي \_ تحقيق۔

د. محمد الدسوقي

د . محمد رجب بيومي

محمد رشيد رضا (الشيخ)

د. محمد ضياء الدين الريس

١٩٦٠م.

د. محمد عابد الجابري

محمد عبده (الأستاذ الإمام)

د. محمد عمارة

: [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م. . والقاهرة سنة ١٩٩٣م.

: [يقظة الوعى العروبي في المغرب] \_ ضمن كتاب [تطور

الوعى القومي في المغرب العربي] طبعة بيروت سنة

۲۸۹۱م.

: [ الإسلام والرد على منتقديه] ـ مع آخرين ـ طبعة القاهرة سنة١٩٢٨م.

: [ الإسلام بين العلم والمدنية] طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م.

: [ الغزو الفكري وهم أم حقيقة؟] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩م.

: [ إسلامية المعرفة] طبعة القاهرة سنة ١٩٩١م.

: [معركة الإسلام وأصول الحكم] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩م.

: [ الإسلام وفلسفة الحكم] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩ م.

: [ الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م.

: [ العلمانية ونهضتنا الحديثة] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٦م.

: [ الإسلام والسياسة: الرد على شبهات العلمانيين ] طبعة القاهرة سنة ١٩٩٢م.

: [ قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية] طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م.

: [ جمال الدين الأفغاني المفترى عليه] طبعة القاهرة سنة

: [ الجامعة الإسلامية والفكرة القومية عند مصطفى كامل ] طبعة دمشق سنة ١٩٨٩م.

: [ الإسلام وحقوق الإنسان] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩م.

: [ مسلمون ثوار ] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م.

: [ المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم] طبعة دار الشعب. القاهرة.

: [ التوفيقات الإلهامية في مقارنة التواريخ] دراسة وتحقيق:

محمد فؤاد عبد الباقي

محمد مختار المصري (باشا)

د. محمد عمارة. طبعة بيروت سنة ١٩٨٠م.

: [ المعجم الفلسفي ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م.

: [ الكتابات السياسية الكاملة] طبعة بغداد. ١٩٨٧ \_

۱۹۸۸م.

: [ المستشرقون] طبعة القاهرة . سنة ١٩٦٤م .

: [الفرصة السانحة] ترجمة: أحمد صدقى مراد. طبعة

القاهرة سنة ١٩٩٢م.

: [ المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف] طبعة

ليدن ١٩٣٦ \_١٩٢٩م.

: [ دفع الإصر عن كلام أهل مصر] تحقيق : عبد السلام

أحمد عواد . طبعة موسكو سنة ١٩٦٨م .

مجمع اللغة العربية \_ القاهرة \_

ميشيل عفلق

نجيب العقيقي

نیکسون (ریتشارد)

وينسنك (أ . ي)

يوسف المغربي

### € دوریات:

[ الحياة ] \_ لندن \_ .

[المصور] القاهرة..

[ الأهرام] \_القاهرة \_ .

[رسالة الإسلام] - القاهرة - .

[ السياسة ]\_القاهرة\_.

[ الجمهورية]\_القاهرة\_.

[ الوفد] \_ القاهرة \_ .

[ العربي ] ـ الكويت ـ .

[ الوحدة ]\_المغرب\_.

# الفهيرس

### للمؤلف

### أ-تألف:

- ١ \_ معالم المنهج الإسلامي \_ دار الشروق \_ القاهرة ١٩٩١م.
- ٢ \_ الإسلام وفلسفة الحكم \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٩ م.
- ٣\_ الإسلام وأصول الحكم \_ دراسة ووثائق \_ المؤسسة العربية للدراسات والنشر \_ بيروت سنة 19٨٥
  - ٤ \_ معركة الإسلام وأصول الحكم \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٩م.
- ٥ \_ الإسلام والسياسة \_ الرد على شبهات العلمانيين \_ دار التوزيع والنشر الإسلامية \_ القاهرة سنة ١٩٩٢ م .
  - ٦ ـ الإسلام والفنون الجميلة ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩١م.
    - ٧ ـ الإسلام والمستقبل ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٦م.
  - ٨ ـ الإسلام وحقوق الإنسان ـ ضرورات لا حقوق ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٩م.
    - ٩ \_ الإسلام والثورة \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٨ م.
    - ١ الإسلام والعروبة ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٨ م.
    - ١١ إسلامية المعرفة ـ دار الشرق الأوسط ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩٢م.
    - ١٢ ـ الدين والدولة ـ الهيئة العامة للكتاب القاهرة ـ سنة ١٩٨٦م.
    - ١٣ الإسلام وقضايا العصر دار الوحدة بيروت سنة ١٩٨٤ م.
  - ١٤ ـ الإسلام والوحدة القومية ـ المؤسسة العربية للدراسات والنشر ـ بيروت ـ سنة ١٩٧٩م.
    - ١٥ ـ الإسلام والسلطة الدينية ـ المؤسسة العربية للدراسات والنشر ـ بيروت.
      - ١٦ ـ الإسلام والحرب الدينية ـ دار الوحدة ـ بيروت ـ سنة ١٩٨٢م.
      - ١٧- الإسلام والعروبة والعلمانية ـ دار الوحدة ـ بيروت ـ سنة ١٩٨١م.
    - ١٨ الإسلام بين العلمانية والسلطة الدينية ـ دار ثابت ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٢م.
    - ١٩ ـ الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية ـ دارالشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٨م.
      - ٠٠ ـ هل الإسلام هو الحل؟ لماذا . . وكيف \_ دارالشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٩٥ م .
        - ٢١ ـ تهافت الغلو العلماني ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩٥م.

- ٢٢ ـ العلمانية ونهضتنا الحديثة ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ ١٩٨٦ م.
- ٢٣ ـ أزمة الفكر الإسلامي المعاصر ـ دار الشرق الأوسط ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩٠م.
  - ٢٤ ـ الغزو الفكرى: وهم أم حقيقة؟ ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٨ م.
  - ٢٥ ـ الاستقلال الحضارى ـ الهيئة العامة للكتاب ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩٣م.
    - ٢٦ ـ الطريق إلى اليقظة الإسلامية ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ ١٩٩٠م.
    - ٢٧ ـ تيارات الفكر الإسلامي ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩١م.
- ٢٨ ـ الصحوة الإسلامية والتحدي الحضاري ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩١م.
  - ٢٩ ـ المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ ١٩٨٨ م.
  - ٣ المادية والمثالية في فلسفة ابن رشد ـ دار المعارف ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٣ م.
    - ٣١ عندما أصبحت مصر عربية \_ دار قتيبة \_ دمشق \_ سنة ١٩٨٩ م.
  - ٣٢ ـ معارك العرب ضد الغزاة ـ المركز العربي للنشر ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩١م.
    - ٣٣ ـ العرب والتحدى ـ دارالشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩١م.
    - ٣٤ ـ مسلمون ثوار ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٨ م.
- ٣٥ ــ نصر أبو زيد والتفسير الماركسي للإسلام. دار الشروق ــ القاهرة سنة ١٩٩٥م.
- ٣٦ ـ فكر التنوير بين العلمانيين والإسلاميين ـ دار الصحوة ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩٥م.
- ٣٧ ـ سلامة موسى: اجتهادخاطئ أم عالة حضارية؟ ـ دار الصحوة ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩٥م.
  - ٣٨ رؤية إسلامية لمشروع مؤتمر السكان مركز التوثيق سنة ١٩٩٤م.
  - ٣٩ ـ الفريضة الغائبة: عرض وحوار وتقييم ـ دار الوحدة ـ بيروت ـ سنة ١٩٨٣ م.
    - ٤ \_ الجامعة الإسلامية والفكرة القومية \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٩٤ م .
- ٤١ ـ إستراتيجية التنصير في العالم الإسلامي \_ مركز دراسات العالم الإسلامي \_ مالطا \_ سنة 1997 م.
- ٤٢ ـ قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩٣ م.
  - ٤٣ \_ إسرائيل: هل هي سامية؟ \_ دار الكاتب العربي \_ القاهرة \_ سنة ١٩٦٨ م.
  - ٤٤ \_ ظاهرة القومية في الحضارة العربية \_ الكويت \_ رابطة الأدب \_ سنة ١٩٨٣ م.
  - ٥٥ \_ رحلة في عالم الدكتور محمد عمارة \_ دار الكتاب الحديث \_ بيروت \_ سنة ١٩٨٩ م.
    - ٤٦ ـ نظرية الخلافة الإسلامية ـ دار الثقافة الجديدة ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٠م.
      - ٤٧ \_ الإسلام بين التنوير والتزوير \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٩٥ م .
    - ٤٨ \_ أزمة العقل العربي \_ مناظرة \_ دار الآفاق الدولية \_ القاهرة \_ سنة ١٩٩٣ م.
  - ٤٩ ـ المواجهة بين الإسلام والعلمانية ـ مناظرة ـ دار الآفاق الدولية ـ القاهرة ـ سنة ١٤١٣ هـ.
    - ٥ \_ تهافت العلمانية \_ مناظرة دار الآفاق الدولية \_ القاهرة \_ سنة ١٤١٣ هـ

```
٥١ - الحركة الإسلامية - رؤية مستقبلية - بالإشتراك مع آخرين - الكويت - سنة ١٩٨٩م.
```

٥٢ - العدل الاجتماعي لعمر بن الخطاب - دارالثقافة الجديدة - القاهرة - سنة ١٩٧٨ م.

٥٣ \_ الفكر الاجتماعي لعلى بن أبي طالب \_ دار الثقافة الجديدة \_ القاهرة \_ سنة ١٩٧٨ م.

٤ ٥ ـ عمر بن عبد العزيز ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٨ م.

٥٥ \_ جمال الدين الأفغاني: موقظ الشرق \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٨ م.

٥٦ - جمال الدين الأفغاني المفتري عليه - دار الشروق - القاهرة - سنة ١٩٨٨م.

٥٧ \_ عمد عبده: تجديد الدنيا بتجديد الدين \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٨ م.

٥٨ \_ محمد عبده: سيرته وأعماله \_ دار القدس \_ بيروت \_ سنة ١٩٧٨م.

٩ ٥ \_ عبد الرحمن الكواكبي \_ دار الشروق \_ القاهرة ـ سنة ١٩٨٨ م.

٢٠ \_أبو الأعلى المودودي \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٧ م.

٢١ \_ رفاعة الطهطاوى \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٨ م.

٢٢ \_ على مبارك \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٨ م .

٦٣ \_ قاسم أمين \_ دار الشروق \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٨ م .

75 \_ الشيخ محمد الغزالى : الموقع الفكرى والمعارك الفكرية \_ الهيئة العامة للكتاب \_ القاهرة \_ سنة 1997 م.

٦٥ \_ نظرة جديدة إلى التراث \_ دار قتيبة \_ دمشق \_ سنة ١٩٨٨ م .

٦٦ ـ التراث في ضوء العقل ـ دار الوحدة ـ بيروت ـ سنة ١٩٨٤ م.

٦٧ \_ القومية العربية \_ دار الفكر \_ القاهرة \_ سنة ١٩٥٨ م.

٦٨ \_ فجر اليقظة القومية \_ دار الوحدة \_ بيروت \_ سنة ١٩٨٤ م.

٦٩ - العروبة في العصر الحديث - دار الوحدة - بيروت - سنة ١٩٨٤ م.

• ٧- الأمة العربية وقضية الوحدة ـ دار الوحدة ـ بيروت ـ سنة ١٩٨٤ م.

٧١ ـ ثورة الزنج ـ دار الوحدة ـ بيروت ـ سنة ١٩٨٠م.

٧٢ ـ دراسات في الوعى بالتاريخ ـ دار الوحدة ـ بيروت ـ سنة ١٩٨٤م.

٧٣ \_ الفكر القائد للثورة الإيرانية \_ دار ثابت \_ القاهرة \_ سنة ١٩٨٢ م.

### ب\_دراسة وتحقيق:

٧٤ - الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت سنة ١٩٧٩ م .

٧٠ - الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده - دار الشروق - القاهرة - سنة ١٩٩٣م.

٧٦ - الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت - سنة ١٩٧٥ م .

٧٧ - الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوى - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت - سنة ١٩٧٣ م .

٧٨ - الأعمال الكاملة لعلى مبارك - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت - سنة ١٩٧٩م.

٧٩ - الأعمال الكاملة لقاسم أمين - دار الشروق - القاهرة - سنة ١٩٨٩ م.

٠ ٨ - رسائل العدل والتوحيد - دار الشروق - القاهرة - سنة ١٩٨٧ م.

٨١ - كتاب الأموال - لأبي عبيد القاسم بن سلام - دار الشروق - القاهرة - سنة ١٩٨٩م.

٨٢ ـ فصل المقال ـ لابن رشد ـ دار المعارف ـ القاهرة ـ سنة ١٩٨٥م.

٨٣ ـ رسالة التوحيد ـ للإمام محمد عبده ـ دار الشروق ـ القاهرة ـ سنة ١٩٩٣م.

٨٤ - الإسلام والمرأة - للإمام محمد عبده - دار المستقبل العربي - القاهرة - سنة ١٩٨٥م.

٨٥ ـ التوفيقات الإلهامية في مقارنة التواريخ ــ لمحمد مختار المصرى ـ المؤسسة العربية ـ بيروت ـ سنة ١٩٨٠م .

### جـ بالاشتراك مع آخرين:

٨٦ - القرآن - المؤسسة العربية - بيروت - سنة ١٩٧٢م.

٨٧ ـ محمد ﷺ ـ المؤسسة العربية ـ بيروت ـ سنة ١٩٧٢م.

٨٨ ـ عمر بن الخطاب \_ المؤسسة العربية \_ بيروت \_ سنة ١٩٧٣ م : ١

٨٩ على بن أبي طالب ـ المؤسسة العربية ـ بيروت ـ سنة ١٩٧٤م.

### د - تحت الطبع:

٩٠ ـ الأمن الآجتهاعي ـ من منظور إسلامي .

٩١ ـ معالم المشروع الحضاري الإسلامي .

٩٢ ـ الحوار فريضة إسلامية .

٩٣ ـ الإسلام في عيون غربية .

٩٤ ـ تراثنا: كيف نحييه؟

٩٥ ـ العلمانية بين الغرب والإسلام ـ دار الصحوة ـ القاهرة .

٩٦ - الجديد في المخطط الغربي تجاه المسلمين ـ دار الصحوة ـ القاهرة .

٩٧ \_ العالم الإسلامي والمتغيرات الدولية الراهنة \_ دار الصحوة \_ القاهرة .

٩٨ ـ عالمنا : حضارة ؟ أم حضارات؟ ـ دار الصحوة ـ القاهرة .

٩٩ \_ الثوابت والمتغرات في فكر اليقظة الإسلامية الحديثة.

١٠٠ \_ التعددية .

١٠١ ـ الغرب والإسلام.

- ١٠٢ التحرير الإسلامي للمرأة .
- ١٠٣ ـ الصحوة الإسلامية في عيون غربية.
  - ١٠٤ كيف نتعامل مع التراث؟
- ١٠٥ ـ الإبداع الفكرى وخصوصية الحضارة الإسلامية .
  - ١٠٦ ـ التيار القومي والإسلام .
  - ١٠٧ ـ ثقافتنا: النموذج. . والانتهاء .

رقم الايداع : ه ۲۸۸ / ۲۸ 1.S.B.N. 977 - 09 - 0321 - 3

### مطابع الشروقي

الشاهرة: ١٦ شارع جواد حسنى .. هانف: ٣٩٣٤٥٧٨ ـ فاكس: ٣٩٣٤٨١٤ .. بيروت: ص ب: ٨٠٧٤ ـ هانف: ٣١٥٨٥٩ ـ ٨١٧٧٦٥ ـ ٨١٧٧١٥

# الإسريكام

في هذا الكتاب ينبهنا الدكتور محمد عهارة إلى أننا قد أصبحنا أمام درجة من الاستقطاب في حياتنا الفكرية والثقافية، تقترب من الطائفية الثقافية، ومن الغلو الذي تقطع أطرافه كل الحبال مع الآخر، وهو ما يهددنا جميعًا بنزيف داخلي شديد الإنهاك وطويل المدي يحرسه الخارج، الذي لا يرى إلا مصالحه وهيمنته، ولايقنع بأقل من التبعية له والذوبان فيه!! وهو ما يستدعي وقفة مع الذات . أي مع كل التيارات الفكرية المنتسبة حقا إلى هذه الذات الوطنية . والقومية والقومية . والإسلامية . وقفة تستهدف حوارا وطنيا وقوميا وإسلاميا لاكتشاف معالم عقد الاستقلال الوطني والقومي والحضاري . فلابد من الاتفاق على تحقيق استقلال الوطن أولا، والحضاري . فلابد من الاتفاق على تحقيق استقلال الوطن أولا، ليتمكن، بعد ذلك، كل صاحب أيديولوجية من التبشير بأيديولوجية من التبشير بأيديولوجية في هذا الوطن المستقل .

و إذا كان السبيل إلى هذه الغاية حواراً فكريا نعالج به هذا الانقسام الفكرى غير المسبوق في تاريخنا، فإن شرطا من شروط نجاح هذا الحواد هو تحرير المفاهيم والمضامين للمصطلحات المتداولة بين الفكرية، ليتحقق للمتحاورين الحديث بلغة واحدة!!. لحوارنا المنشود من المصير البائس حوار الطرشان!!.

وهذه الدراسة تضع عقول مختلف الفرقاء أمام مضمون التنوير»، تكتشف حقيقته، وحقيقة «الأرض المشتركة» بالمتصارعين» باسمه وحوله!! وتبين حجم « الخداع المفاهي يسببه استخدام «المصطلح» الواحد بمفاهيم وخلفيات مختلفة . بل ومتباينة ، وأحيانا متناقضة .

تلك هي مهمة الدراسة، التي ندعو الله أن يجعلها إسهاما في الدعوة بالتي هي أحسن إلى كلمة سواء.

# Thanks to assayyad@maktoob.com

To: www.al-mostafa.com